
ISSN 2813-2955 August 2024 | Jahrgang 03 |  Heft 01

Schwerpunktthema

Spiritual Care Interventionen

Körperliches, psychisches, soziales und spirituelles Wohlergehen (WHO)        

Spiritual Care Interventions: What Healthcare Professionals Need to Know     H. Koenig
Sachlichkeit statt Gastlichkeit? Den Geist der Zuwendung neu entdecken       M. Balboni

Spiritual Care Interventionen bei neurologischen Erkrankungen        S. Lorenzl



Impressum

Herausgeber

Dr. med René Hefti; Dr. phil. Hans-Arved Willberg
Stiftung für Gesundheit, Religiosität und Spiritualität (GRS)

Weissensteinstrasse 30 | CH-4900 Langenthal
Fon +41 62 919 23 97 | E-Mail: info@stistung-grs.ch

Wissenschaftlicher Beirat

Prof. Dr. Stefan Büchi, Universität Zürich, Schweiz
Prof. Dr. Jean-Marc Burgunder, Klinik Siloah, Schweiz
Prof. Dr. Stefan Huber, Universität Bern, Schweiz
Prof. Dr. Harold G. Koenig, Duke University, Durham/USA
Prof. Dr. Samuel Pfeifer, Evang. Hochschule Marburg, Deutschland

Erscheinungsmodus und Preise

Zwei Ausgaben jährlich. Abo-Preis 20 SFR / Euro. Gratis für Gönner
der Stifung GRS und Fördermitglieder des Netzwerks Christliche Le-
bensberatung (NCLB). Einzelpreis 12.50 SFR / Euro.

Stiftung für Gesundheit, Religiosität, Spiritualität

Die Stiftung GRS fördert iterndisziplinäre Forschung auf dem Gebiet
von Gesundheit, Religiosität und Spiritualität (Spiritual Care), sowie
die Aus-, Weiter- und Fortbildung von Fachpersonen aus Medizin,
Pflege, Psychotherapie, Sozialer Arbeit und Seelsorge im Grenzgebiet
zwischen Gesundheitswissenschaften, Psychologie und Theologie. Um
aktuelle Informationen und Forschungsergebnisse mit Gesundheits-
fachpersonen und weiteren Interessierten zu teilen, hat die Stiftung
dieses Publikationsorgan ins Leben gerufen.

Forschungsinstitut für Spiritualität und Gesundheit

Das Forschungsinstitut für Spiritualität und Gesundheit (FISG) ist das
aktive Organ der Stiftung GRS. Es setzt die interdisziplinären For-
schungsprojekte in Kooperation mit Universitäten und akademischen
Institutionen um und bringt die Erkenntnisse in Aus-, Weiter- und
Fortbildung ein. Der Leiter des Forschungsinstitutes, Dr. med. René
Hesti, ist Research Fellow und Dozent an der Universität Basel und
ehemaliger Chefarzt der Klinik SGM in Langenthal. Das Forschungsin-
stitut FISG organisiert im Austrag der Stistung nationale und internati-
onale Konferenzen. Diese dienen dem wissenschastlichen Austausch
und dem Aufbau eines internationalen Netzwerks.

Bildnachweise

Fotos lizenzfrei aus Pixabay.com und Pexels.com. Weitere Fotos frei-
geben von S. Lorenzl und M. Ackert oder gemeinfrei.

Die Zeitschrift „Spiritualität und Gesundheit“ wird von der
Stiftung GRS für Gesundheit, Religiosität und Spiritualität
herausgegeben. Sie publiziert qualifizierte Beiträge aus dem
interdisziplinären Forschungs- und Praxisfeld von Spiritual
Care. Gerne nimmt die Zeitschrift solche Beiträge entgegen.
Diese werden durch die Redaktion und den wissenschaftli-
chen Beirat begutachtet. Ein Peer Review Verfahren mit ex-
ternen Reviewern ist nicht vorgesehen.

Forschung auf dem Gebiet von Gesundheit, Reli-
giosität und Spiritualität (Spiritual Care) findet
bei staatlichen und wissenschaftlichen Organisa-
tion bisher kaum Unterstützung. Gleiches gilt für
Weiter- und Fortbildungsangebote für interes-
sierte Gesundheitsfachpersonen. Deshalb sind
wir auf Ihre Unterstützung angewiesen.

Konkrete Projekte und dringliche Bedürfnisse
der Stiftung GRS finden Sie am Ende der Zeit-
schrift. Gerne geben wir Ihnen dazu auch persön-
lich Auskunft (Tel. +41 62 919 23 97).

Sie haben folgende Möglichkeiten

Unterstützen Sie uns!

Wir forschen für die Gesundheit
Körperliches, psychisches

und spirituelles Wohlergehen
WHO-Definition von Gesundheit

1.  Werden Sie Gönner und unterstützen Sie die Arbeit
der Stistung mit einem jährlichen Gönnerbeitrag.
Die Höhe des Beitrages bestimmen Sie selbst (mini-
mal CHF 300). Alle Gönner erhalten die neue Zeit-
schrift, werden jährlich zu einem Gönneranlass ein-
geladen, bei dem sie Informationen zu aktuellen
Themen und den laufenden Projekten erhalten.

2.  Unterstützen Sie die Stistung GRS mit einer allge-
meinen oder projektbezogenen Spende. Aktuelle
Projekte finden Sie am Ende dieser Zeitschrift oder
auf unserer Webseite www.stistung-grs.ch.

3.  Berücksichtigen Sie uns mit einem Legat. Damit er-
möglichen Sie nachfolgenden Generationen eine op-
timale und ganzheitliche Patientenbehandlung.

Die Stistung GRS ist gemeinnützig und steuerbefreit,
d.h. Gönnerbeiträge u. Spenden sind abzugsberechtigt.

Falls Sie weitere Fragen haben nehmen Sie bitte mit
uns Kontakt auf. Wir sind gerne für Sie da:

Sekretariat Stistung GRS
Weissensteinstrasse 30 | CH-4900 Langenthal
Fon +41 62 919 23 97 | E-Mail: info@stistung-grs.ch
www.stistung-grs.ch

Unsere Kontoangaben
IBAN: CH03 0079 0016 2641 5343 6

http://www.stiﬅung-grs.ch


Editorial

Liebe Leserinnen und Leser!

Wohin geht die Reise im Gesundheitswesen?
Dr. Michael Balboni hat als einer der Hauptredner
bei der 9. European Conference on Religion, Spiri-
tuality and Health (ECRSH), die Mai dieses Jahres
in Salzburg stattfand, eindringlich dargelegt, dass
sich das Gesundheitssystem seines Heimatlands,
der USA, in die falsche Richtung bewegt. Lesen Sie
dazu den Beitrag „Sachlichkeit statt Gastlichkeit?“
und den Konferenzbericht in der Rubrik „News“.

Leider spiegeln sich in Balbonis Analyse auch
sehr deutlich die Verhältnisse bei uns. Er verwen-
det das Bild vom Zug, der in die falsche Richtung
fährt. Viele Mitarbeitende im Gesundheitswesen
sitzen mit dem Rücken zur Fahrtrichtung: Eigent-
lich idealisieren sie für sich selbst ein Ziel, das im
direkten Gegensatz zur allgemeinen Entwicklung
steht: Der Zug fährt  in Richtung einer immer stär-
ker werdenden Versachlichung kranker Menschen,
bei der es sich faktisch um eine Verdinglichung der
Person handelt, die zum Behandlungsobjekt redu-
ziert wird und allenfalls (wenn sie genug Geld hat)
als „Kunde“ im Sinne eines Geschäftspartners gilt.
Mich erinnert Balbonis Bild vom Zug an Dürren-
matts Novelle „Der Tunnel“, wo der Zug haltlos zu
rasen beginnt und schließlich ins Inferno stürzt.

Balboni behauptet, dass es einer sehr starken
spirituellen Gegenbewegung bedarf, um das kran-
ke Gesundheitswesen zu heilen, indem die persön-
liche Zuwendung dominiert und die Sachaspekte
dienen statt zu herrschen.

Aber dürfen wir vielleicht doch hoffen, dass die
Gegenbewegung schon im Begriff steht, den fata-
len Trend umzukehren? Harold Koenigs Beitrag
„Spiritual Care Interventions“ etwa ist ein syste-
matisch erfreulich klarer Überblick der bereits vor-
handenen Möglichkeiten, der Spiritual Care in die-
sem Gesundheitssystem den Raum zu geben, die
ihr gebührt - man muss es nur tun. Dazu passt Ste-
fan Lorenzls Artikel „Spiritual Care Interventionen
bei neurologischen Erkrankungen“, der nicht nur
auf den Punkt bringt, worauf es bei einer „subjekt-
zentrierten“ Spiritual Care ankommt, sondern
auch davon redet, wie das praktisch bereits ge-
schieht. Das belegte Lorenzl bei der ECRSH mit er-
mutigenden Fallbeispielen. Sein Beitrag in diesem
Heft wie auch der von Balboni basieren auf den
Transskripten dieser beiden Vorträge in Salzburg.

Zeichnet sich womöglich ab, dass sich immer
mehr verantwortliche Personen im Gesundheitswe-
sen nicht nur theoretisch vertieft mit dem zentra-
len Aspekt des Sorgens (Care) beschäftigen, son-
dern es auch allen so genannten „Sachzwängen“
(dem scheinbaren Zwang, aus Menschen Sachen
zu machen) zum Trotz schaffen, wenigstens Oasen
gelebter Hospitalität (hospitality) dort zu verwirk-
lichen, wo sonst nur noch die Bezeichnung „Hospi-

Inhalt
Hauptbeiträge
Harold Koenig
Spiritual Care Interventions: What
Healthcare Professionals Need to Know  04

Michael Balboni
Sachlichkeit statt Gastlichkeit?
Den Geist der Zuwendung neu entdecken    09

Stefan Lorenzl
Spiritual Care Interventionen bei
neurologischen Erkrankungen                  15

News 18

9. ECRSH-Tagung 2024 in Salzburg: Rückblick
Vorstellung Dr. Michael Ackert vom FISG

tal“ daran erinnert, wie das früher einmal gedacht war?  Es
könnte sein, dass sich die Zeichen dafür mehren. Dazu passt
das exzellente neue Buch von Giovanni Maio, das auf S.14
vorgestellt wird, oder auch das Thema „Ich kümmere mich“
des 9. Christlichen Gesundheitskongresses in nächsten Jahr
und das Thema „Unterwegs zu einer Kultur des Sorgens“ der
anstehenden Jahrestagung der Internationalen Gesellschaft
für Gesundheit und Spiritualität (IGGS) (S.18). Auch die aus-
gezeichneten Beiträge in unserem vorletzten Heft vor einem
Jahr mit dem Schwerpunktthema „Spiritual Care im Span-
nungsfeld zwischen Ökonomie und Fürsorge“ weisen in diese
notwendige gute Gegenrichtung Sie finden das Heft zum frei-
en Download auf der Seite www.spiritualitaet-und-gesund-
heit.de.

Wir brauchen angesichts der gefährlich starken Abküh-
lungstendenzen des sozialen Klimas eine apokalyptische Me-
taphorik wie Dürrenmatts Tunnel, um nicht aus dem mehr
oder weniger gelingenden business as usual zu folgern, es sei
doch alles gar nicht so schlimm. Aber wir brauchen das nicht,
um in Panik zu geraten, sondern um entschlossener und mu-
tiger zu werden. Davon waren die Vorträge bei der ECRSH
geprägt und dem ist auch unsere Zeitschrift gewidmet.

Ein wichtiges Element der Gegenbewegung ist die For-
schung. Ein weiteres erfreuliches Zeichen dafür, dass sich et-
was tut, ist die neue leitende Mitarbeit des Religionswissen-
schaftlers Dr. Michael Ackert im FISG. Lesen Sie dazu seine
Vorstellung auf S.19.

Hans-Arved Willberg



Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/1                                         H. Koenig, Spiritual Care Interventions: What Healthcare Professionals Need to Know

4

Introduction

How does a healthcare professional (HP) integrate
spirituality into patient care or provide spiritual care to
patients? How are spiritual needs identified? What is
done with the information learned? How does the HP re-
spond to questions from the patient about this? HP’s are
those without specific religious training, as might be ob-
tained by a professional health care chaplain. Most impor-
tant here is the “screening” spiritual history. I will pro-
vide specific recommendations on how to address spiri-
tual needs that are uncovered. I will also make recom-
mendations for addressing spiritual needs including, but
are not limited to, active listening, showing respect for re-
ligious/spiritual (R/S) beliefs, supporting the patient’s
R/S beliefs, appropriate referral, and providing spiritual
care.

Taking a Spiritual History

A spiritual history should be taken before referring pa-
tients to pastoral care and before other spiritual interven-
tions such as prayer with patients. The spiritual history
will set the stage for all future HP actions in this area and
may impact the medical care plan. The reason for taking a
brief spiritual history is to:

 (1) understand the role that religious or spiritual (R/S)
beliefs play in the patient’s coping with illness;

(2) understand how R/S beliefs may be a source of stress
or distress for patients;

(3) become familiar with the patient’s religious beliefs as
they relate to decisions about medical care;

(4) become aware of how much support those medical de-
cisions are likely to receive from the patient’s social
network (which is often their religious community);
and

(5) identify spiritual needs that could affect the patient’s
health outcomes or use of health services.

Taking a spiritual history is actually an intervention in
itself. First, it signifies that this aspect of the patient’s
identity is recognized and respected by the HP, and that
the patient is valued as a whole person (beyond their
physical health problems). Second, it provides important
information about the motivation behind many of the pa-
tient’s (or family’s) decisions regarding their health care.
Third, it provides information about patients’ support sys-
tems and community resources that may help ensure com-
pliance, adequate medical follow-up, and monitoring of
the patient’s medical condition. Finally, communicates to
the patient that the HP is willing to talk about spiritual
health and spiritual needs should these be important to
the patient.

Several instruments have been used to take a spiritual
history. Which instrument is used is not important; what
is important is that certain information be collected and
done so in a systematic manner. The choice of specific in-
strument for taking a spiritual history depends on several
considerations. First, the questions making up the spiri-
tual history should be brief and take only a minute or two
to administer. Second, the questions should be easy to re-
member so that the HP does not miss important informa-
tion. Third, the questions should gather information ap-
propriate to the patient’s particular healthcare situation
(e.g., medical vs. psychiatric). Fourth, the spiritual his-
tory must be patient-centered, focused on the patient’s be-
liefs not those of the HP. The information being gathered
has nothing to do with what the HP believes or doesn’t be-
lieve. The purpose of taking a spiritual history is to better
understand the patient’s beliefs and what role R/S play in
the patient’s health and illness, without judgment or at-
tempts to modify those beliefs (or lack of belief). Finally,
the scale used to acquire the spiritual history should be a
credible one —that is, should be acknowledged as valid
and appropriate by experts in the field. I now present
three short spiritual histories that meet these criteria.
Each has its advantages and disadvantages.

1 This article is based on the book Spirituality in Patient Care: Why, How, When, and What (3rd ed.). Conshohocken, PA: Templeton
Foundation Press, 2013

Harold Koenig
Spiritucal Care Interventions:
What Healthcare Professionals Need to Know1

Abstract

Dieser Beitrag geht der Frage  nach, was professionell Mitarbeitende im Gesundheitswesen brauchen, um Spiritual Care
Interventionen integrieren zu können. Es ist hierfür davon auszugehen, dass sie dazu bislang eher nicht befähigt wur-
den. Also muss man ihnen Methoden zur Verfügung stehen, die sie trotzdem handhaben können. Wichtige Maßnahmen
dieser Art sind Spirituelle Anamnesen (spiritual histories); das wird im Folgenden entfaltet und drei bereits vorhan-
dene Instrumentarien werden vorgestellt. Im zweiten Teil des Artikels werden einige mögliche Interventionen
beschrieben: Die Dokumentation der Daten aus der Spirituellen Anamnese, das Arangieren und Empfehlen spiritueller
Unterstützung, das Wahrnehmen und Bestärken spiritueller Überzeugungen, das Beten mit Patienten, das Verschreiben
gesundheitsfördernder religiöser Aktivitäten und die Vermittlung von Spiritual Care. Für all das können Partner-
schaften von Gesundheitseinrichtungen  mit religiösen Gemeinschaften hilfreich sein.



H. Koenig, Spiritual Care Interventions: What Healthcare Professionals Need to Know                                         Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/1

5

CSI-MEMO

This is a four-item spiritual history scale that was
originally published in the Journal of the American Medi-
cal Association (JAMA) (Koenig, 2002).  It was adapted
specifically for a busy clinical setting—particularly for
hospitalized patients with severe acute or chronic medical
illness. The items are:

1. Do your religious/spiritual beliefs provide Comfort, or
are they a source of Stress?

2. Do you have religious/spiritual beliefs that might Influ-
ence your medical decisions?

3. Are you a MEMber of a religious/spiritual community,
and is it supportive to you?

4. Do you have any Other spiritual needs that you’d like
someone to address?

The CSI-MEMO is brief, has a credible source, and will
identify most issues that could affect medical decisions or
trigger a referral to a chaplain or pastoral counselor.
These questions may be administered all at one time, or
they may be asked over several visits. The best time is
during the initial history and physical illness with the
new patient. CSI, a well-known criminal show on televi-
sion, is a pneumonic that may help the HP remember the
items.

ACP Spiritual History

A consensus panel of the American College of Physi-
cians and American Society of Internal Medicine has come
up with the following four questions specific for of pa-
tients in palliative care (Lo et al., 1999):

1. Is faith (religion, spirituality) important to you in this
illness?

2. Has faith been important to you at other times in your
life?

3. Do you have someone to talk to about religious mat-
ters?

4. Would you like to explore religious matters with some-
one?

This spiritual history has a very credible source (Ameri-
can College of Physicians) and has been published in a
very credible medical journal (Annals of Internal
Medicine). It is brief and easy to remember. It is also pa-
tient-centered and relatively impersonal. Unfortunately,
it fails to gather information on more general spiritual
needs, connections with a faith community community,
and beliefs that might affect medical-decision making. Un-
fortunately, there is also no pneumonic that can be used
to remember these questions.

FICA Spiritual History

Originally developed by Internist Dr. Dale Matthews,
and later publicized by internist Dr. Christina Puchalski
and colleagues, is the FICA spiritual history scale. It con-
sists of the following four questions that can be remem-

bered using the US income tax mnemonic FICA (Puchalski
& Romer, 2000):

1. F—faith—What is your faith tradition?
2. I—important—How important is your faith to you?
3. C—church—What is your church or community of faith?
4. A—address—How might we address your spiritual

needs?

The FICA is also brief, has good content, is patient-cen-
tered, has been published in a peer-reviewed medical
journal, and is easy to remember. Unfortunately, it does
not ask a question about how the patient’s spiritual be-
liefs might influence their medical decision-making,
which is critical for the HP to know about.

Single Question

All of the spiritual histories described above take time
(1-2 minutes), which an HP may not have time to spare. In
busy clinical settings, the clinician may only have time to
ask one question. Here is one that I suggest: “Do you have
any spiritual needs or concerns related to your health?”
Such a question will at least acknowledge to the patient
that this is an area that the HP is concerned about and
therefore will open the door for any future conversations
on spiritual issues should they be relevant to the patient’s
health care (Koenig 2013).

Preparing the Patient

Before beginning the spiritual history, the HP will
need to prepare the patient by explaining why these ques-
tions are being asked. Otherwise, the patient may begin to
panic, thinking that their medical illness is more serious
than they had thought. Whenever HPs brought up the
topic of religion or spirituality in the past, it was because
the patient was getting ready to die. Because patients are
always looking for cues about the status of their health
from their health provider the HP does not want to give
the wrong impression. Therefore, briefly explain why
these questions are being asked, i.e., as a matter of rou-
tine, all patients are asked these questions in an effort to
provide wholistic healthcare. Once it is clear that the pa-
tient understands why the questions are being asked, the
spiritual history may proceed.



Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/1                                         H. Koenig, Spiritual Care Interventions: What Healthcare Professionals Need to Know

6

Non-religious Patients

If the patient indicates at the beginning of the spiritual
history that they are not religious or spiritual, and this
has nothing to do with their medical condition, the spiri-
tual history should focus on how the patient is coping,
what gives life meaning and purpose in the setting of the
current illness, or there any cultural beliefs that might in-
fluence the treatment of the illness or medical decision-
making, and whether there are social resources available
to provide support at home. This will provide vital infor-
mation without offending the patient or making the pa-
tient feel uncomfortable or pressured. It is unclear
whether the HP should inform non-religious patients
about spiritual resources available to them and whether
they might wish to pursue them. One might question
whether it is fair to deprive non-religious patients of in-
formation about available spiritual resources that other
patients have access to (i.e., services offered by chaplains,
chapel services, prayer with HPs, etc.). As a compromise,
the HP might offer to have the chaplain stop by, explain-
ing how a chaplain might help -- listen and serve as a sup-
port and resource, without bringing up religious or spiri-
tual issues unless the patient requests.

Other Aspects of Integrating Spirituality

Besides taking a spiritual history, what does the HP do
next as part of the integrating spirituality into patient
care?  There exists almost no research to help guide the
answer to this question. Common sense is the rule here.
The following HP activities might take place after the
spiritual history if the patient is spiritual or religious:
documentation, orchestrating pastoral care resources (re-
ferral), supporting the patient’s spiritual beliefs, conduct-
ing a spiritual intervention (such as prayer), prescribing
spiritual activities, and working together with the pa-
tient’s religious community (if explicit and written per-
mission is given by the patient) to optimize health care
and ensure adequate monitoring once the patient is dis-
charged back home. I now describe each of these briefly.

Documentation

A special section of the patient’s medical record should
be designated for documenting all information gathered
from the spiritual history by the HP, by the chaplain, and
by anyone else addressing the spiritual needs of the pa-
tient (included here would be any spiritual needs uncov-
ered by the spiritual history, results of chaplain visits,
etc). Notes here can be quite brief, and include only infor-
mation necessary in order to provide whole person care
by the health care. This may help to avoid duplication of
work, such as spiritual histories taken by multiple
providers, which may be irritating to the patient.

Orchestrating Resources

In the event that spiritual needs are identified, the HP
must decide whether they are capable of meeting the spir-
itual needs or whether a referral should be done to pas-
toral care. HPs will vary widely in terms of interest, quali-

fications, and training with regard to addressing spiritual
needs.  The physician, as the leader of the health care
team, should ensure that spiritual needs are met by some-
one, whether those are meant by the physician or some-
one else. Such a responsibility should not be turned over
to the nurse, chaplain or pastoral care provider. Nearly
two-thirds of physicians would agree based on research
conducted on 160 primary care physicians, which found
that 69 percent disagreed with the statement, “Only
clergy should address religious issues” (Koenig et al.,
1989).

Listening with respect and concern may be all that is
needed. If complex spiritual needs are present, however,
in the physician does not have time, then a referral to pas-
toral care will be necessary. This is done after a brief de-
scription is given to the patient about why they think it
would be beneficial for them to see a chaplain or pastoral
care person, and what kind of services that person can
provide. Alternatively, the nurse can arrange for a pas-
toral care referral after providing to the patient the same
information above. Chaplains are the true specialists in
this area, they should be fully utilized whenever possible.
If not available, then pastoral counselors or a clergyper-
son from the patient’s religious denomination might be
contacted, after permission is obtained from the patient.

Other resources that need to be orchestrated, depend-
ing on the needs of the patient, are religious reading ma-
terials (Bible, Qur’an, etc.), access to religious services
(hospital chapel or television), help performing a reli-
gious ritual, opportunity to receive a sacrament such as
the Eucharist or Holy Communion, or time to pray with
clergy or member of their religious group or family. Insti-
tutions have an obligation to to provide these resources
because patients are often isolated from such religious
help, just as our those in the military and in prison who
must have similar access so that they can practice their
religion.

Support Spiritual Beliefs

When the HP takes the spiritual history, it is impor-
tant to be respectful and supportive of any religious be-
liefs that are important to the patient. If the patient’s be-
liefs are unfamiliar to the HP, are different from what the
HP believes, or conflict with the medical, nursing, or reha-
bilitation care plan, remember that the purpose is to enter
into the worldview of the patient and establish a safe
space where the patient can talk about their faith without
restrictions or fear. Especially if the religious beliefs are
not interfering with medical care, are used by the patient
to cope with their illness, and are not obviously pathologi-
cal or harmful, HP should support these religious beliefs
and practices. The reason for doing so is because R/S be-
liefs have been shown in numerous studies to facilitate
patients’ coping with medical illness, which may ulti-
mately influence compliance with treatment and medical
outcomes (Koenig et al., 2024).

To enhance a religious patient’s coping with an illness,
the HP may even point out the scientific evidence suggest-
ing that religious beliefs help patients to cope better and
influence their health outcomes. Pointing this out to pa-
tients who are not religious, however, is not appropriate
and should not be done. Remember that the HP is support-



H. Koenig, Spiritual Care Interventions: What Healthcare Professionals Need to Know                                         Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/1

7

ing beliefs and practices that are already being engaged in
by the patient, not introducing new beliefs or encouraging
practices that are foreign to the patient.

Pray with Patients

One of the most controversial areas when providing
spiritual care is whether or not the HP should offer to
pray with patients (Sloan et al., 2000). If the HP prays
silently for patients without their knowledge, there is no
problem. However, if the HP communicates to the patient
that he or she will be praying for the patient, it is always
important that permission be requested from the patient
to do this. If the HP does not tell the patient that he or she
is doing this, then, no permission from the patient is nec-
essary (in my opinion).  If the HP initiates the action of
prayer with the patient, however, there is some degree of
risk and permission is definitely required.  On the one
hand, praying with a religious patient who initiates the
request for prayer can provide enormous comfort and
support and strengthen the HP-patient relationship. On
the other hand, if the HP initiates the prayer (asks the pa-
tient if they would like to pray) this can make the patient
feel imposed upon, pressured, and uncomfortable. Some
believe that this activity should never take place between
a nonchaplain HP and a patient (Sloan et al., 2000), and
there are reports of patients’ family members actually su-
ing and winning cases against HPs, or HPs losing their li-
cense to practice, when prayer was done inappropriately
or indiscriminately. Prayer with patients should be made
on a case-by-case basis, since “appropriateness” depends
on the particular patient, the particulars situation, and
the particular HP.  Who initiates such activity is a critical
factor, as is obtaining uncoerced consent from the patient
(which may be difficult for the patient to give if the HP
initiates the request because patients usually wish to
please the HP providing them with medical care).

Many primary care physicians report that they have
prayed with patients. In the primary care setting, inte-
grating spirituality into patient care is less risky than in
psychiatric settings, when considerable more care needs
to be taken (Koenig, 2018). In primary care settings, spiri-
tual and religious issues usually have to do with the pa-
tient’s use of these beliefs and practices in coping with
their medical illness, which is generally healthy. In psy-
chiatric settings, clinicians need to be more careful given
boundary issues between the counselor/psychologist/psy-
chiatrist and the patient, which can easily be crossed over
when prayer enters into the relationship. However, it is a
different story in general medical settings.

For example, in a study of Illinois physicians, one-
third indicated that they had prayed with a patient at
some time or another and nearly 90 percent of those
physicians felt that it had helped the patient (Koenig et
al., 1989).  In a study of seventy-eight physicians in de-
partments of internal medicine, neurology, surgery, and
family medicine at a St. Louis academic medical center, 55
percent indicated that a patient had requested to pray
with them in a non-crisis situation (Chibnall  & Brooks,
2021).  In a study of 298 patients whose physician prayed
with them prior to ophthalmologic surgery (a study which
examined physician-initiated prayer), 85 percent said
that the prayer affected the surgical result in a positive

way, and 74 percent said they believed the prayer posi-
tively affected their relationship with the physician
(Siatkowski et al. 2008).

Prescribe Religious Activities

The effects of religious beliefs and practices on health
are similar to those of not smoking cigarettes and regular
physical exercise (Koenig et al., 2024), then perhaps HPs
should prescribe religious activities (Sloan et al., 2000)?
Perhaps HP’s should recommend that nonreligious pa-
tients become religious, pray, meditate, attend religious
services more regularly, or begin a study of religious
scriptures to improve their health? In almost every case,
this goes beyond what HPs should do. Especially when
done with non-religious patients, such prescriptions have
serious potential for coercion and infringement on patient
rights. Religion is a sensitive and deeply personal area of
patients’ lives, and HPs cannot pressure patients to be-
lieve in a certain way. Furthermore, there is no evidence
from clinical trials that if patients become more religious
only in order to be healthier than this will result in better
health. Instead, research shows that persons who are reli-
gious for religion’s sake have better health outcomes. Bet-
ter health may be an unintended benefit of being religious
for the right reasons.

Provide Spiritual Care

What I have discussed above could be considered un-
der the term “spiritual care.” I’m primarily referring here
to the activities in this area done by non-chaplain HPs.
Spiritual care involves care of the spiritual dimensions of
the person, and is different than the usual healthcare pro-
vided by physicians, nurses, and other non-chaplain HPs
that focuses on physical care. Spiritual care is not the
same as only addressing emotional and psychological
needs of patients. Spiritual care is also different than ad-
dressing the social or family needs of patients. Spiritual
care is different from these other aspects of care in ad-
dressing that aspect of the whole person that has to do
with that person’s relationship to what they understand
as the transcendent and the spiritual needs that result
from that relationship.

What does spiritual care involve? In my understand-
ing, spiritual care involves four different aspects of care,
some of which has already been covered: (1) taking a spir-
itual history (talking with patients about these issues),
(2) identifying spiritual needs, (3) ensuring that spiritual
needs are met by someone, and (4) and providing health
care in a spiritual way.  This fourth aspect of spiritual
care is perhaps the most important and involves the way
that health care is provided by physicians, nurses, social
workers, counselors, physical therapists, occupational
therapists, dieticians, and other non-chaplain HPs. The
care provided is spiritual if it recognizes the sacred na-
ture of the person and the holy obligation of the HP in
providing care. This involves providing health care with
respect for the patient as a unique individual; inquiring
how the patient wishes to be cared for; providing care in
a kind and gentle manner; providing medical care in a
competent manner (using all of one’s skills and knowl-
edge); and taking extra time with patients who really



Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/1                                         H. Koenig, Spiritual Care Interventions: What Healthcare Professionals Need to Know

8

need it.  Providing spiritual care is not easy for the HP,
but can be life-giving for both patient and provider.

Faith Community-Healthcare System Partnerships

Because of the imperative to care for the needy, reli-
gious communities have often been the first to meet the
needs of the poor, destitute, and downcast members of so-
ciety. They were the first to meet the health care needs of
persons in the community who couldn’t afford medical
care (Koenig et al., 2012, pp 15-34). Religious communi-
ties can be a source of volunteers to provide practical ser-
vices for those with medical illness, as well as provide
respite for their families (Koenig, 2004) .  Working with
Congregational nurses (sometimes called parish nurses),
i.e., registered nurses who are members of a religious
community and provide leadership in healthcare pro-
grams, can help ensure that the medical plan for a patient
is carried out, that worsening illness is identified early
on, and that appropriate care can be obtained. Congrega-
tional nurses can also mobilize and train volunteers, as
well as initiate health education and health screening to
maintain wellness in their faith communities (Carson &
Koenig, 2011) .

Summary and Conclusions

HPs must learn to take a spiritual history in a manner
that is patient-centered and respects the patient’s beliefs
and lack of beliefs. A spiritual history provides informa-
tion about the spiritual needs of the patient that can help
the provider tailor care to those needs. The spiritual his-
tory also communicates to the patient that they can talk
about this topic with their HP, particularly if it relates to
their healthcare. Non-chaplain HPs can often themselves
address simple spiritual needs when arise. However, ex-
cept for the simplest of spiritual needs, the HP should re-
fer patients to professional healthcare chaplains or pas-
toral counselors with training in this area. At all times,
HPs should support the religious beliefs and activities
uses to cope with their illness and are not obviously harm-
ful or conflicting with medical care. In some circum-
stances, the HP may consider praying with a patient, par-
ticularly if the patient requests the HP to do so. Offering
prayer to patients, though, is riskier because it has the po-
tential for coercion, which is never appropriate in health-
care settings. One of the most important aspects of spiri-
tual care involves providing ordinary health care in a spir-
itual way; this involves treating every patient with kind-
ness and compassion as a unique person, providing care
in a competent manner, and taking extra time with pa-
tients who really need it. While often difficult, this aspect
of spiritual care can be done with every patient regardless
of their beliefs and carries no risk.

References
Carson, V. B., &  Koenig, H. G. (2011).  Parish Nursing: Stories of

Service and Care, 2nd edition. Conshohocken, PA: Templeton
Foundation Press.

Chibnall, J. T., & Brooks, C. A. (2001). Religion in the clinic: the
role of physician beliefs. Southern Medical Journal, 94(4),
374-379.

Koenig, H. G. (2002). An 83-year-old woman with chronic illness
and strong religious beliefs. Journal of the American Medical
Association, 288(4), 487-493.

Koenig, H. G. (2004).  Faith in the Future: Healthcare, Aging, and
the Role of Religion. Philadelphia, PA: Templeton Foundation
Press.

Koenig, H. G. (2013). Spirituality in Patient Care: Why, How,
When, and What (3rd ed.). Conshohocken, PA: Templeton
Foundation Press.

Koenig, H. G. (2018). Religion and Mental Health: Research and
Clinical Applications. San Diego, CA: Academic Press.

Koenig, H. G., Bearon, L. B., & Dayringer, R. (1989). Physician
perspectives on the role of religion in the physician-older pa-
tient relationship. Journal of Family Practice, 28(4), 441-448.

Koenig, H. G., King, D., & Carson, V. B. (2012). Handbook of Reli-
gion and Health, 2nd ed. New York, NY: Oxford University
Press.

Koenig, H. G., VanderWeele, T. J., & Peteet, J. R. (2024). Hand-
book of Religion and Health, 3rd ed. New York, NY: Oxford
University Press.

Lo, B., Quill, T., Tulsky, J., & ACP-ASIM End-of-Life Care Consen-
sus Panel. (1999). Discussing palliative care with patients.
Annals of Internal Medicine, 130(9), 744-749.

Puchalski, C., & Romer, A. L. (2000). Taking a spiritual history
allows clinicians to understand patients more fully. Journal of
Palliative Medicine, 3(1), 129-137.

Siatkowski RM, Cannon SL, Farris BK (2008).  Patients' percep-
tion of physician-initiated prayer prior to elective ophthalmo-
logic surgery.  Southern Medical Journal 101 (2):138-141.

Sloan, R. P., Bagiella, E., VandeCreek, L., Hover, M., Casalone, C.,
Hirsch, T. J., ... & Poulos, P. (2000). Should physicians pre-
scribe religious activities?. New England Journal of Medicine,
342(25), 1913-1916.

The Author
Harold G. Koenig, M.D., M.H.Sc.
Professor of Psychiatry and Behavioral Sciences, Associate Profes-
sor of Medicine Duke University Medical Center, Durham, North
Carolina; Adjunct Professor, Department of Medicine, King Abdu-
laziz University, Jeddah, Saudi Arabia; Visiting Professor, Shiraz
University of Medical Sciences, Shiraz, Iran; Editor-in-Chief, Inter-
national Journal of Psychiatry in Medicine



M. Balboni, Sachlichkeit statt Gastlichkeit?                                                                                                              Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/1

9

Der folgende Artikel besteht zum Teil aus Überlegun-
gen, die aus der christlichen Tradition hervorgehen. Er ist
aber auf den Dialog mit Menschen aus anderen religiösen
und humanistischen Traditionen ausgerichtet wie auch
mit solchen, die sich überhaupt keiner Tradition verbun-
den fühlen. Er soll jedoch auch dem Rahmen religiöser
Traditionen nicht Gewalt antun, sondern als Beitrag zu
einem Modell verstanden werden, spezifische Traditionen
und die medizinischen Anliegen, um die es in diesem Heft
geht, in fruchtbaren Bezug zueinander zu bringen. Außer-
dem bin ich der Ansicht, dass wir uns am besten ver-
ständigen können, wenn wir dafür den Denkhorizont un-
serer je eigenen Tradition nicht preisgeben. Wesentlich
ist, dass wir eine Haltung füreinander einnehmen.

Meine Gedanken, die ich mit Ihnen teilen möchte,
gehen auf das Buch mit dem Titel “Hostility to Hospital-
ity” zurück, dass ich zusammen mit meiner Frau Tracy
Balboni, Professorin der Harvard Medical School,
geschrieben habe; veröffentlicht haben wir es 2018.  Es
war die Frucht unserer 20jährigen gemeinsamen Arbeit
im Bereich “Spiritualität und Gesundheit”. Wir haben uns
sehr viel darüber ausgetauscht, wie die Themen “Spiritu-
alität” und “Gesundheit” integriert werden können. Wir
erkannten beide, dass es hierfür einen hohen Bedarf gibt,
wir nahmen aber auch wahr, dass beide Welten voneian-
der abgetrennt werden und man nicht zulässt, dass sie
zusammenkommen.

Diagnose: Das Gesundheitswesen
ist krank

Diagnose 1: Die Spiritualität der Patienten wird ignoriert.
Wenn im American Football ein Spieler seinen Gegner mit
ausgestrecktem Arm von sich weg hält, nennt man das
einen “stiff arm”. Die Welt der Medizin und Wissenschaft
tritt mit so einem “steifen Arm” der Abwehr gegen Spiri-
tualität auf. Aber auch die spirituellen Gemeinschaften
wissen oft nicht, was sie eigentlich mit dem Gesund-
heitswesen zu tun haben sollen, und nicht selten pflegen
sie negative Sichtweisen von Wissenschaft und Medizin.
Diese entgegengesetzten Mächte sind sehr starke getrenn-
te Energien und das ist ein Problem für die vielen Mitar-
beitenden in Medizin und Pflege, die sich häufig gerade
aus spirituellen Gründen dort engagieren. Zumindest lässt
sich das für die USA so feststellen.

Besonders prob-
lematisch ist es
aber für sehr viele
Patientinnen und
Patienten, die an-
gesichts ihres Zu-
stands existenzielle
und religiöse Fra-
gen bewegen. Sie
machen die Er-
fahrung, dass so
ziemlich alles im
Gesudheitswesen
einfach nur auf das
Körperliche fixiert
ist und die tieferen
Bedürfnisse der
Seele vernachläs-
sigt werden. Sehr
viele Patienteinnen
und Patienten ver-
letzt das sehr, vor

allem dann, wenn sie gerade ganz persönlich durch solche
Fragen herausgefordert sind.

Darum stellten wir diesen Satz an den Beginn unseres
Buchs: “Die amerikanische Medizin ist spirituell krank.”
Leider wird das in Europa kaum anders sein. Es scheint
sich um eine übergreifende Krise der westlichen Kulturen
zu handeln.

Diese Vereinseitigung führt zu einer Vergegen-
ständlichung der kranken Menschen, die sich als zweites
schweres Krankheitssymptom des Gesundheitswesens
äußert:

Diagnose 2: Die Medizin wird immer unpersönlicher. Das
geschieht nicht nur auf Kosten der Patientenbedürfnisse,
sondern es hat auch erhebliche buchstäblich krank
machende Auswirkungen auf das Personal; viele brennen
aus. Daraus folgt:

Diagnose 3: Das Wohlbefinden des medizinischen Personals
nimmt ab.  Sie blühen nicht auf in ihrem Beruf, sondern
verwelken wie schlecht behandelte Pflanzen.

Michael Balboni
Sachlichkeit statt Gastlichkeit?
Den Geist der Zuwendung wieder entdecken

Abstract

Dieser Beitrag setzt sich mit der Veränderung des Gesundheitswesens der USA auseinander, die sich auch für Europa
konstatieren lässt: Immer mehr tritt die persönliche Anteil nehmende Nähe von Pflegenden und ÄrztInnen in den Hin-
tergrund und wird durch unpersönliche Versachlichung ersetzt. Das bedeutet vor allem bei lebensbedrohlichen
Krankheiten und im Sterben, dass auch das Eingehen auf die spirituellen Bedürfnisse der PatientInnen viel zu kurz
kommt. Mithilfe einer Meditation von drei Gemälden wird der geschichtliche Vorgang der Trennung von Spiritualität
und wissenschaftlicher Medizin nachvollzogen, der bereits in der Aufklärung ansetzte.  Eine kraftvolle Gegenbewegung
wird gebraucht, um den Trend umzukehren. Hierfür bietet sich besonders die Rückbesinnung auf die benediktinische
Idee einer von Hospitalität und Mitgefühl geprägten Kultur des Sorgens auf.



Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/1                                                                                                             M. Balboni, Sachlichkeit statt Gastlichkeit?

10

Drei Bilder - drei Haltungen

Fildes: Der persönliche Blick

Jemand erteilte 1887 dem britischen
Maler Sir Luke Fildes (1844-1927) den
Auftrag, ein Bild ganz nach eigenem Gut-
dünken zu schaffen. Er nutzte die Gele-
genheit, sich intensiv an das Sterben
seines einjährigen Sohns zehn Jahre zuvor
zu erinnern.

Am Bett sitzt der Arzt, der die ganz
Nacht dort gewacht hat. Alles hatte er
versucht; er konnte nicht mehr helfen.

Im dunklen Hintergrund sitzt die
weinende Mutter, daneben steht der
Maler selbst.

Wohin zieht das Bild Ihren Blick? Die
Beziehung ist es, was ihn fesselt, die ganz
persönliche Verbindung von Arzt und
Kind. Tief betroffen ist der Arzt in den
Anblick seines kleinen Patienten ver-
sunken.

In dieser persönlichen Beziehung
konzentriert sich das ganze Licht des
Bilds. Das blieb dem Vater als Trost in
Erinnerung. Dieser Arzt nahm wirklich
Anteil, er wandte seinen Blick mit ganzer
Aufmerksamkeit dem kranken Menschen
zu und war ihm und den Eltern dadurch
ganz nah.

Ich lade Sie ein, mit mir die folgenden Gemälde von Luke Fildes, Pablo Picasso und John Collier zu meditieren. In ih-
nen kommen drei verschiedene Haltungen zum Ausdruck, von denen das Verhältnis der medizinischen Fachperson zu
einem sterbenskranken Menschen bestimmt sein kann.

Abbildung 01 - oben: Luke Fildes 1887
Abbildung 02 - unten: Pablo Picasso 1897
Abbildung 03 - nächste  Seite: John Collier 1907

Picasso: Der klinische Blick

Dieses Bild malte Pablo Picasso (1881-1973) im
Alter von 16. Es trägt den Titel “Wissenschaft und
Nächstenliebe” und entstand bald nach dem Tod von
Pablos siebenjähriger Schwester.

Picasso wird das Bild von Fildes wohl gekannt
haben, denn es wurde berühmt, und nicht zuletzt
sieht sein Doktor dem von Fildes auffallend ähnlich.

Das Zimmer scheint sich in einem Nonnenkloster
zu befinden oder in einem kirchlichen Krankenhaus.

Die Nonne zeigt Fürsorge; sie hält das Kind der
kranken Frau im Arm und gibt ihr etwas zu trinken.

Dorthin richtet sich der Blick der Patientin. Der
Blick des Arztes ist ganz anders. Es ist der klinische
Blick. Er gilt nicht der Patientin, sondern dem Mess-
wert ihres Zustands. Er greift nach ihrer Hand, aber
das ist keine tröstliche Berührung. Er fühlt nur ihren
Puls. So ist es typisch für viele Ärzte und Ärztinnen
auch in unserer Zeit: Sie stehen im Bann von Zeit
und Effizienz.

Picasso weist ausdrucksstark auf die zunehmend
unpersönliche Rolle des Arztes hin, und doch kann
man  sagen,  dass die Patientin hier noch gut um-
sorgt wird. Wissenschaft und Zuwendung erscheinen
hier auf duale Weise, aber sie wirken zusammen. Es
gibt eine Trennung, aber es gibt auch eine
Ergänzung. Und doch kehrt das Bild eindrucksvoll
den klinischen Blick heraus, die Trennung, die Objek-
tivität, die Neutralität und die Unzufriedenheit mit
dem Fehlen der persönlichen Anwesenheit des
Arztes. Aber es lagert sich der religiöse Kontext
darüber, woraus eine Art Ganzheit des Sorgens her-
vorgeht.



M. Balboni, Sachlichkeit statt Gastlichkeit?                                                                                                              Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/1

11

Das Paradigma der Unpersönlichkeit

Die medizinischen Praktiker werden seit einem
Jahrhundert für Wissenschaftler gehalten, in dieser Rolle
finden sie sich vor. Ja, Wissenschaftler sind sie, und das
heißt: Was sie tun ist Wissenschaft. Dem entspricht die
Sprechweise im klinischen Kontext, von der die Patienten
umgeben sind. Sie sind Objekte. Sie sind etwas, das man
beobachtet, sie sind Fälle in der wissenschaftlichen
Sprache: “Mein Fall in Raum 202.” So hört sich der Trans-
fer einer Patientin als Person in die Sprache der Wis-
senschaft an. Es ist ein wissenschaftliches Paradigma da-
raus geworden, das den Rahmen dafür gibt, wie die Leute
über die Sorge für die Kranken denken und darüber, wer
die Kranken sind.

Aber im Verlauf des 20. Jahrhunderts sind auch andere
sozial Kräfte neben der Wissenschaft entstanden: Die
ökonomischen und finanziellen Aspekte haben sich vorge-
drängt, und auch das prägt die Sprechweise. Bei uns sagt
man zu Ärztinnen und Krankenpflegerinnen “Provider”.
Auf Deutsch kann man das mit “Anbieter” oder “Dienst-
leister” übersetzen. Das Wort steht für eine kommerzial-
isierte und versachlichte Beziehung, die aus den medi-
zinischen Fachpersonen so etwas wie Verkäufer und aus
PatientInnen so etwas wie “User” macht. Die Sprechweise
suggeriert, dass die Beziehung vornehmlich unter fi-
nanziellem Gesichtspunkt zu sehen ist, und dazu gesellt
sich noch die bürokratische Sprechweise.

Geschichtlich bildet den Hintergrund dafür die
jüdisch-christlich geprägte Unterscheidung der fürsorgen-
den Heilerpersonen auf der einen und der Patienten auf
der andern Seite; nicht zu vergessen ist dabei, dass “Pa-
tient” aus dem Lateinischen kommt und eigentlich “Lei-
dender” meint. Das macht aus den Patienten Gäste und
aus ihren Helfern Gastgeber. Dort, wo der religiöse Kon-
text stark ausgeprägt war und das soziale Selbstverständ-
nis der Beziehungen bestimmte, war auch die Sprech-
weise vom Grundgedanken der Gastfreundschaft (hospi-
tality) beeinflusst. Auch noch heute gelten die Patienten
in den Hospitälern als Empfänger von Hospitalität: Sie er-
fahren die Fürsorge, die man Fremden gewährt, die sich
auf einer gefährlichen Reise und in Not befinden. Aber
man ist schon dazu übergegangen, nicht mehr von “Hospi-

Collier: Der desillusionierte Blick

Weitere 10 Jahre danach hat John Collier (1850-
1934) ein Bild gemalt, das nicht so bekannt wurde. Es
gehört zur Kategorie seiner so genannten Problem-
bilder, die Spannungszustände verschiedener Art
darstellen.

Wieder hat sich der Kontext verändert. Erst kamen
wir aus der Wohnung armer Leute in den religiösen
Kontext und nun sind wir im rein klinischen Kontext
der Arztpraxis angekommen. Hier sieht es nach Plüsch
aus, was ein Hinweis darauf sein mag, dass es dem
Arzt ziemlich gut geht. Das lässt uns an die heutigen
finanziellen Verhältnisse denken.

Der Blick des Arztes scheint auf ein medizinisches
Buch gerichtet zu sein, hier ist es Symbol der wis-
senschaftlichen Macht. Und doch hat diese Macht jetzt
ultimativ versagt.

Das Bild verrät es nicht direkt, aber sehr
wahrscheinlich vertieft sich der Arzt in sein medizini-
sches Wissen und seine Anwendungen, in seine  Tech-
nologie.  Und wieder hat sich der Blick vom Patienten
abgewandt.

Und was zieht unseren Blick an? Wo ist das Zen-
trum dieses Bilds?

Schauen wir nochmals auf die beiden andern
Bilder. Da ist der Patient im Mittelpunkt, aber nicht
isoliert, sondern in einem Beziehungsgefüge. Doch
hier gibt es kein Beziehungsgefüge. Der Arzt erscheint
nicht nur am Rand, im Gegenteil: er nimmt sogar den
meisten Raum ein, und trotzdem bleibt er draußen.

Es gibt keinen religiösen Kontext mehr. Der Arzt
hat ihn ersetzt.

Auch hier steht der Patient im Mittelpunkt. Aus
seinem Blick spricht Enttäuschung. Die Medizin hat
versagt, also gibt es keine Hoffnung. Niedergeschla-
genheit beherrscht die Szene.

Der Arzt lehnt sich weg vom Patienten, fast zusam-
mengesunken auf dem Stuhl. Er hat nichts mehr anzu-
bieten. Der Patient ist isoliert und allein. Und sein
Blick sieht mich an mit der Frage des Todesurteils.

Die drei Bilder zeigen viel vom Wandel der Medizin
im 19. und 20. Jahrhundert. Und wo finden wir uns
wieder? In diesem enttäuschten Blick, meine ich. Der
verrät sich immer weiter in unserer unpersönlichen
medizinischen Sprechweise.

Abbildung 04: Die 4 sozialen Energien



Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/1                                                                                                             M. Balboni, Sachlichkeit statt Gastlichkeit?

12

tals” zu reden, sondern von “Medical Centers” und dergle-
ichen.

Nicht nur die Sprache ändert sich, denn in der Verän-
derung der Sprache sind mächtige soziale Energien
repräsentiert. Es gibt vier Bereiche der sozialen Energie,
die verschiedene Formen der Beziehung zwischen Pati-
entin und Ärztin hervorbringen (Abbildung 04).

“Hospitalität & Mitgefühl (compassion)”, das war etwa
2.000 Jahre  lang das Motiv dafür, sich um die Kranken zu
kümmern. Bevor die ersten Hospitäler aufkamen, hatte
die hippokratische Medizin der Griechen vorgeherrscht.
Dort war die Beziehung von Arzt und Patient oft vom fi-
nanziellen Aspekt beeinflusst, weil sich die Gesellschaft
nicht verpflichtet wusste, für die Kranken zu sorgen. Mit
dem Aufkommen des Christentums und im Zusammen-
wirken mit der hippokratischen Medizin kam die soziale
Verpflichtung der Sorge für die Kranken in den Blick, ger-
ade auch die Sorge für Fremde. Das setzte sich im Lauf
der Zeit in vielen Kulturen durch, so dass Hospitalität und
Mitgefühl zur dominierenden sozialen Kraft wurde.

Warum sollte man sich medizinisch um einen kranken
Fremden kümmern, zu dem es womöglich kein finanzielle
Beziehung geben konnte? Weil man eine soziale Verpflich-
tung dafür empfand, die letztlich spirituell begründet
war. Aber es gab immer auch schon die drei anderen
Kräfte, auf die um der Praxis der Pflege und Medizin
willen nicht verzichtet werden konnte. Es musste
rechtliche und organisatorische Strukturen geben, wie
auch eine wissenschaftliche und technologische Kultur,
und natürlich ist das auch heute so. Wissenschaft und
Technologie haben die Möglichkeiten des Heilens und die
Lebensqualität verbessert und tun es weiterhin. Ebenso
brauchen wir auch die ökonomischen Kräfte, denn irgend-
wie müssen Pflege und Medizin auch immer finanziert
werden. Die soziale Verpflichtung der Gesellschaft bein-
haltet also auch eine finanzielle Verpflichtung, die hohen
Kosten für das Gesundheitswesen aufzubringen.

Je nachdem, welche von den vier Faktoren im Gesund-
heitswesen einer Gesellschaft den Ton angeben, entschei-
det sich daran, wie das Sorgen (Care) praktiziert wird. In
den vergangenen 100 Jahren trat der Faktor “Hospitalität
und Mitgefühl” in den Hintergrund und die unpersön-
lichen Kräfte der Verordnungen, der Technologie und der
Finanzen okkupierten die Bühne. Nicht dass Hospitalität
und Mitgefühl verschwunden wären, aber ihre Substanz
ist ausgehöhlt und viele Mitarbeitende im Gesundheitswe-
sen lassen sich durch die unpersönlichen Kräfte mo-
tivieren. Eine besonders große Rolle im finanziellen Bere-
ich spielen die Versicherungen, hier findet sich die derzeit
größte soziale Energie, und deren Logik und Rationalität
hat eine große Wirkung auf die Einrichtungen des ganzen
Systems. Ebenfalls eine große Rolle spielt die Pharmain-
dustrie, in den Bereichen Technologie und Finanzen.

Die Synergien der vorherrschenden Bereiche formen
das Gesundheitssystem. Dadurch ist eine zutiefst unper-
sönliche Medizin zustande gekommen.

Dieses Zusammenwirken, das die Einrichtungen be-
stimmt und formt, hat schon der Soziologe Max Weber
beschrieben. Die Institutionen sind durch die
vorherrschenden sozialen Energien miteinander
verknüpft, obwohl alle für sich behaupten, dass sie Hospi-
taltität und Mitgefühl verwirklichen wollen. Ja, wer
möchte das nicht? Aber wenn wir uns das System an-

schauen und uns selbst in diesem System: Wohin bewegen
wir uns denn? In Richtung Hospitalität und Mitgefühl
oder in Richtung auf die andern sozialen Energien, nur
um zu überleben? Und geht es da nicht vor allem um den
finanziellen Aspekt?

Ja, so ist es, und somit wächst der unpersönliche Be-
reich, weil er am meisten Interesse auf sich zieht. Was
fehlt, sind Einrichtungen im Gesundheitswesen, die trotz-
dem Hospitalität und Mitgefühl verteidigen und glaub-
würdige Träger davon sind, abgesehen von ein paar medi-
zinischen Ausbildungsinstituten, in denen es Trainings für
so etwas gibt, aber die haben nur wenig Macht. Die
müssen betteln, wenigstens einige Stunden für ein Cur-
riculum zu diesem großen Thema organisieren zu dürfen.
Das System schreibt vor, was unterrichtet wird.

Spirituelle und religiöse Einrichtungen kommen dage-
gen nicht mehr an, ihre spezifischen Motive sind
abgeschnitten. Das geht auf die Aufklärung zurück, als das
entstand, was der Soziologe Peter Berger “Plausibil-
itätsstrukturen” genannt hat. Man hat das Transzendente
nicht mehr im Bezug zu dem gesehen, was weltan-
schaulich plausibel erschien, man hat es abgeschnitten.
Unser Denken, das davon geprägt ist, schneidet die Trans-
zendenz als Außerweltliches von dem ab, was der Welt in-
newohnt (Abbildug 05). Dazwischen steht eine hohe
Grenzmauer.

Aber es ist nicht so, dass die berechenbaren Fakten die
Werte ersetzen. Es gibt viel in der Welt der Werte, was
sich nicht berechnen lässt. Es gehört zur andern Seite, der
Transzendenz.

Auch wenn wir die Spiritualität erforschen, halten wir
uns zu diesem Zweck deutlich erkennbar in Räumen ohne
erkennbaren Transzendenzbezug auf und benehmen uns
auch so. Wir reden darüber, aber das heißt nicht, dass wir
es leben. Die Transzendenz ist auf der andern Seite der
Mauer und es gehört sich nicht, sie auf diese Seite
herüberzuholen. Uns ist mulmig zumute bei den spir-
ituellen Dingen, wir müssen das erklären, dass es nichts
Gefährliches ist und so weiter.

Aber so kann es nicht weitergehen. Wir brauchen eine
neue Sozialisation unter der Voraussetzung, dass die
Grenzlinie neu definiert wird, so dass ein Wechselbezug
von Immanenz und Transzendenz entsteht. Was kann In-
tegration in diesem Sinn bedeuten?

Wenn wir ernsthaft krank sind, ändert sich unser Ver-
hältnis zur Transzendenz: Wir fangen an, existenzielle
und spirituelle Fragen zu stellen. Das geht fast allen so in
dieser Lage. Aber als Patient findet man zur Behandlung

Abbildung 05: Unpersönliche Plausibilitätsstrukturen



M. Balboni, Sachlichkeit statt Gastlichkeit?                                                                                                              Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/1

13

nur unpersönliche Plausibilitätsstrukturen vor. Da ist kein
Platz für Spiritualität. Bei den Patientinnen und Patienten
gilt es anzufangen, sie als Ganzes zu sehen mit ihrem Im-
manenz- und Transzendenzbezug. Wie lässt sich das ver-
wirklichen?

Wir sitzen im Hochgeschwindigkeitszug des Gesund-
heitssystems und wir schauen in Richtung Hospitalität
und Mitgefühl, aber der Zug fährt in die Gegenrichtung
(Abbildung 06). Wer stoppt den Zug?

Der individuellen Motivation nach sitzen die meisten
Mitarbeitenden im Gesundheitssystem gegen die
Fahrtrichtung. Alle wollen mehr Personalität - und was
dabei herauskommt, ist mehr Technologie. Die Spiritual-
ität hängt hinten am Zug wie ein altertümlicher Gepäck-
wagen und rast mit in immer größere Unpersönlichkeit.
Er gehört irgendwie dazu, aber er spielt keine Rolle.

Wir brauchen etwas ganz anderes: Eine spirituelle
Zugmaschine mit der Kraft, das System in die Gegenrich-
tung zu ziehen. Um dort hinzugelangen müssen wir erst
einmal in unsere Traditionen zurückgehen. Wir brauchen
eine Rückbesinnung. Das ist kontrovers, dieser Grenz-
mauer wegen. Wir müssen uns auch bewusst machen und
dazu stehen, dass wir in unserer religiösen Geschichte
viel Böses finden. Aber dort sind außerdem sehr wertvolle
Kräfte zu entdecken, die uns zu neuen Ressourcen werden
können. Das ist jetzt die Perspektive meines eigenen
christlichen Glaubens, doch um Rückbesinnung geht es
ebenfalls für die Andersgläubigen.

Eine heilige Beziehung 

Ich gewinne aus unserer christlichen Tradition das
Bild einer heiligen Beziehung zwischen Patient und Arzt.
Alle anderen sozialen Energien sind da sekundär.

Das geht auf Jesus zurück. Wenn ihr euch den Kranken
zuwendet, sagte er, dann wendet ihr euch damit auch zu-
gleich mir selbst zu. Was ihr den “Allergeringsten” getan
habt, das habt ihr mir getan. Die frühen Christen nahmen
das sehr ernst. Einen Höhepunkt erreichte diese Ausrich-
tung unter Benedikt von Nursia (480-547). In seinem Or-
den spielte die Krankenfürsorge eine zentrale Rolle, und
das breitete sich in ganz Europa aus. Einige Mönche
waren nach dem damaligen Stand der Wissenschaft aus-
gebildete Ärzte. Wenn eine kranke Person ins Kloster
kam, wurde sie vom Abt und der ganzen Klostergemein-
schaft empfangen. So legte es die benediktinische Regel

fest. Sie knieten vor dem kranken Menschen nieder und
gewährten ihm Gastfreundschaft, weil sie wörtlich nah-
men, was Jesus gesagt hatte: Mit diesen Menschen nehmt
ihr mich persönlich auf. Das war ein Beweggrund dafür,
neue Hospitäler einzurichten.

Ehrfürchtig knien vor den Patienten? Kön-
nen wir uns das vorstellen für heutige Ärzte?
Sie glaubten, dass den Kranken zu begegnen et-
was Heiliges war, weil sie an Gottes Gegenwart
darin glaubten. Im kranken Mitmenschen
glaubten sie den leidenden Christus zu erken-
nen. Aber sie glaubten auch an den Jesus Chris-
tus des Neuen Testaments, der selbst ein
großer Arzt war. Durch den Glauben wohnte
sein Geist in ihnen selbst, war ihnen zugesagt,
und so wollte also der helfende Christus in ih-
nen dem leidenden Christus in den Kranken
dienen. An diese mystische Verbindung
glaubten sie.

Nicht an ihre eigenen Heilungsqualitäten
glaubten sie, sondern an die Heilungskraft des
auferstandenen Christus durch seinen Geist in
ihnen.

Mit dieser Haltung ist es unwesentlich, ob man sich
äußerlich in religiösen Verhältnissen befindet. Es muss
nicht einmal äußerlich erkennbar sein. Es teilt sich denen
mit, die, wie Jesus sagte, Ohren haben, um zu hören und
Augen, um zu sehen, denen also, deren Blick sich davon
fesseln lässt. Wenn das geschieht, kommt das Herz in Be-
wegung und der Mensch versteht, dass diese heilige
Beziehung Schutz und Pflege braucht, weil sie viel
wichtiger ist als alles sonst.

So wird der Arzt zum Gastgeber und der Patient zum
Gast, das ist Hospitalität. Der Gast ist angewiesen auf den
Gastgeber, der ihm das gibt, was er sich gerade nicht
selbst geben kann.

Es ist nicht dasselbe wie eine Freundschaft, denn der
Gast kommt als Fremder und der Gastgeber, auf den er
angewiesen ist, begegnet ihm als Fremder. Und zugleich
ist es eine spirituelle Beziehung.

Was ist zu tun?

Das Gesundheitswesen ist krank, wir wissen es. Wie
lässt es sich heilen? Ich glaube nicht, dass es eine direkte
Antwort darauf gibt, aber ich glaube, dass es Hoffnung
gibt an Orten, wo Hospitalität und Mitgefühl entstehen
darf.

Wir brauchen Seelsorger, ihr Dienst ist besonders
wichtig. Ich denke an eine Ärztin, die den Beruf wechselte
und Seelsorgerin wurde. Jetzt kümmerte sie sich seelsorg-
erlich um das medizinische Personal einer großen Klinik.

Wir brauchen religiöse Gemeinschaften, die sich um
Kranke kümmern. Es muss viel mehr partnerschaftliche
Zusammenarbeit von religiösen Gemeinschaften und Ein-
richtungen des Gesundheitswesens geben. Manches ist da
schon gewachsen. Es muss ein ungezwungenes Miteinan-
der sein.

Wir brauchen immer mehr Forschung zu diesem
Thema, um auf diese Weise Hospitalität und Mitgefühl
den Weg zu bahnen.

Wir brauchen spirituelle Bildungsinitiativen für Pfle-
gende, Ärztinnen und Ärzten. Sie selbst brauchen spir-

Abbildung 06: Der Richtungskonflikt im Gesundheitswesen



Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/1                                                                                                             M. Balboni, Sachlichkeit statt Gastlichkeit?

14

ituelle Unterstützung, wenn sie sich mit schwerem Leid
und Sterben auseinandersetzen müssen, weil sie es sonst
nicht verkraften können.

Wir brauchen die Bereitschaft und Fähigkeit zu leiden,
denn dieser Weg kann ein schmaler, steiler Pfad sein.
Man kann ihn nicht gehen, ohne auf Hindernisse und
Widerstand zu stoßen. Ja, auch das brauchen die Kranken
von uns.

Redaktion und Übersetzung: H.A. Willberg

Der Autor
Dr. Michael J. Balboni wurde an der Boston University in Prakti-
scher Theologie promoviert und ist zudem Sozialwissenschaftler.
Er war Pastor der Congregational Church in Boston und einer in-
ternationalen Gemeinde von StudentInnen und Mitarbeitenden
im Gesundheitswesen. Heute arbeitet er an der Harvard Medical
School in dem Forschungsbereich zur Palliativmedizin, dazu hat
er mehr als 50 Fachbeiträge geschrieben, einige davon in wis-
senschaftlichen Zeitschriften.

Sein theologischer Schwerpunkt liegt in der Entwicklung einer
Theologie der Medizin und konzentriert sich auf theologische
Grundlagen zur Verwirklichung von Spiritual Care in einem plu-
ralistischen säkularen medizinischen Kontext.

Bei der ECRSH-Konferenz in Salzburg Mai 2024 war er einer der
Hauptredner. Dieser Artikel ging aus dem Transskript seiner
Rede und den Präsentationsfolien hervor.

Michael J. Balboni, Tracy A. Balboni
Hostility to Hospitality
Spirituality and Professional
Socialization within Medicine

Oxford University Press
Paperback

Erschienen im Jahr 2018
352 S., 27,00 €
ISBN: 9-7801-9932-576

Plädoyer für eine Kultur des Sorgens
Giovanni Maios “Ethik der Verletzlichkeit”

Giovanni Maio ist Professor für Ethik und Geschich-
te der Medizin an der Universität Freiburg i.B.. Seit Jah-
ren mahnt Maio eindringlich eine Neubesinnung des
Selbstverständnisses der Medizin an. Indem sie dazu
übergangen ist, sich das industrielle Wettbewerbspara-
digma zu eigen zu machen, hat sie auf das falsche Pferd
gesetzt, weist Maio mit der glasklaren Argumentation
eines philosophischen Denkers nach, der sich genau
überlegt, was er sagt und schreibt. Aber nicht nur die
Kritik ist prägnant, sondern erst recht auch seine Dar-
stellung der Alternative. In seinem neuen Buch zeigt
Maio im Einklang mit den Erkenntnissen vieler Veröf-
fentlichungen aus verschiedenen Disziplinen die ethi-
sche Notwendigkeit auf, die Verletzlichkeit des Mensch-
seins als wesentliche anthropologische Gegebenheit
ernstzunehmen und gutzuheißen. Verletzlich sind wir
alle und Unverletzlichkeit kann weder für die Gesell-
schaft noch für das Individuum ein gesundes Ziel sein.
Maio definiert die Verletzlichkeit als einen Schwebezu-
stand in der Möglichkeit, verletzt zu werden oder nicht.
Das liegt stets in der Verantwortung der andern.

Das große ethische Problem der heutigen Medizin
liegt Maio zufolge im Menschenbild. Sie geht von der
Fiktion einer Gesundheit aus, die an die Stelle der Ver-
letzlichkeit das Defizit setzt. Menschen mit kategorisier-
ten Defiziten werden in so genannte „vulnerable“ Grup-
pen zusammengefasst. Ihnen fehlt also was, wie man so
sagt. Zielpunkt des Umgangs mit ihnen ist entweder die
Behebung des Defekts oder, wenn das nicht geht, ihre
bleibende Einstufung als nun einmal defizitär im Ver-
gleich zu andern.

Das Schönste an Maios Buch ist die Antwort: Die Me-
dizin muss sich unbedingt und dringend eine Kultur des
Sorgens erschließen. Ziel des Sorgens ist die Anerken-
nung der gemeinsamen Verletzlichkeit, die nicht als De-
fizit, sondern als Kostbarkeit zu begreifen ist. Es gilt,
„sich aufzuschließen für die Schönheit des Zerbrechli-
chen“ - das ist sehr schön ausgedrückt. Das Zerbrechli-
che ist nicht mit dem Mangel gleichzusetzen, aber auch
die Mängel müssen keine Mängel mehr sein, wenn wir
gleichberechtigt als Nehmende und Gebende füreinan-
der da sind. Aufeinander angewiesen sein heißt sich er-
gänzen dürfen. Gemeinsam stark können wir nur sein,
wenn wir auch gemeinsam verletzlich sind.

Maios Buch taugt als Basis für ein Manifest. So sach-
lich das Buch geschrieben ist, so sehr kann es auch das
Herz bewegen, um uns in Bewegung zu bringen.

H.A. Willberg

Giovanni Maio
Ethik der Verletzlichkeit
Herder: Freiburg i.B., 2024.
Gebunden, 160 S.,
ISBN 978-3-451-60132-3,
18.00 €

Dr. Balboni bei der ECRSH-Konferenz 2024 in Salzburg



S. Lorenzl, Spiritual Care Interventionen bei neurologischen Erkrankungen                                                          Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/1

15

Den Zusammenhang von Gehirn und Spiritualität hat
man früher nicht gekannt. In der Bibel findet das Gehirn
keine Erwähnung. Wenn in alten Zeiten von der Spirituali-
tät die Rede war, dann wurde sie immer mit dem Herz as-
soziiert.

Mittlerweile gibt es sehr viel Literatur, die von der Lo-
kalisierung von Spiritualität im Gehirn handelt. Meistens
handelt es sich um Folgerungen aus Gehirnschädigungen.
Sie können entweder zu einer Steigerung spiritueller Er-
fahrungen führen oder zu einer Verminderung. Eine be-
sondere Rolle spielt der Temporallappen, der auch viel
mit dem Zustandekommen von Epilepsie zu tun hat. Auch
das so genannte Periaquätale Grau im Mittelhirn an der
Verbindungsstelle von Gehirn und Rückenmark zeigt er-
hebliche Auswirkungen auf die spirituelle Wahrnehmung,
wenn es beschädigt ist.

Wir wollen uns jetzt aber mit den Auswirkungen von
Spiritual Care auf das Gehirn beschäftigen.

Subjekt-zentrierte Spiritual Care

In Anbetracht unseres Themas müssen  wir uns  erst
einmal überlegen, was Spiritual Care im Kontext neurolo-
gischer Erkrankungen überhaupt bedeutet. Wir richten
unseren Blick dabei vornehmlich auf neurodegenerative
Erkrankungen, weil sie oft existenziell herausfordern.

Es kommt sehr darauf an, diese Patientinnen und Pati-
enten nicht isoliert zu betrachten. Insbesondere sind die
Angehörigen einzubeziehen. Sie sind die wesentlichen
Wegbegleiter. Manche finden Sinn darin, dabei auch die
Pflege ihrer Kranken zu übernehmen.

Die spirituelle Herausforderung bei neurodegenerati-
ven Erkrankungen beginnt mit der Diagnose. Leider findet
das so gut wie gar keine Berücksichtigung. Wir sollten
aber wirklich den von der Diagnose Betroffenen ein biss-
chen mehr geben als ihnen den mutmaßlichen Ablauf der
Erkrankung zu erklären und über die Medikation zu re-
den. Wir sollten unbedingt auch nach ihren spirituellen
Ressourcen fragen.

Am meisten Bedeutung für ihr Leben messen die meis-
ten Patientinnen und Patienten, die unter solchen Krank-
heiten leiden, der Familie, der Freizeit, den Freunden und
den Lebenspartnern zu. Aus einer statistischen Bestands-
aufnahme geht hervor, dass sie nicht nur der Spiritualität,
sondern erstaunlicherweise auch der Gesundheit gar nicht
viel Bedeutung geben. Das liegt wohl daran, dass sie sich
zunächst einmal noch gar nicht überlegt haben, welche
Ressourcen sie brauchen, um mit der Krankheit zurecht-
zukommen.

Abbildung 02 fasst die Komplexität der Veränderungen
und der damit verbundenen Bedarfe im neurodegenerati-
ven Krankheitsverlauf zusammen. Integrative Spiritual
Care umfasst den gesamten Prozess, nicht erst das Ende
oder besonders schwierige Durchgangsphasen, und es ist
eine Care nicht nur von den »Caregivers«, sondern auch

Stefan Lorenzl
Spiritual Care Interventionen bei neurologischen Erkrankungen

Abstract

Die Spiritualität überhaupt mit dem Gehirn in Verbindung zu bringen, ist ziemlich neu in der Wissenschaftsgeschichte.
Heute wird erforscht, wie zum Beispiel neurologische Erkrankungen die Spiritualität einer Person beeinflussen, vice
versa. Davon handelt dieser Beitrag und überlegt davon ausgehend, welche Kriterien für Spiritual Care mit neurolo-
gisch erkrankten Personen unbedingt zu beachten sind. Das Augenmerk liegt dabei vor allem bei auf neurogenerativen
Erkrankungen.

Abbildung 02: Spiritual Care bei neurogenerativen
Erkrankungen

Abbildung 01: Prof. Lorenzl bei der ECRSH-Konferenz 2024



Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/1                                                           S. Lorenzl, Spiritual Care Interventionen bei neurologischen Erkrankungen

16

für sie. Die mit der Diagnose gegebene Fragestellung
»Was ist zu erwarten?« muss die existenzielle und damit
auch spirituelle Herausforderung bereits aufnehmen,
auch wenn die  Betroffenen selbst noch nicht recht dafür
disponiert sind. Sodann ist ein aufmerksames Wahrneh-
men der Veränderungen im Prozess erforderlich, wobei es
entscheidend darauf ankommt, der Isolation vorzubeugen,
was nur dann gelingt, wenn beständig und glaubwürdig
die Erfahrung des Dazugehörens vermittelt wird.

Damit dürfte deutlich genug sein, dass es bei neuroge-
nerativen Erkrankungen besonders wichtig ist, für eine
subjekt-zentrierte Spiritual Care zu sorgen. Abbildung 02
stellt dar, was genau damit gemeint ist.

Bereits bei der Mitteilung der ernsten Diagnose muss
der Schwerpunkt des Gesprächs darauf liegen, die subjek-
tive Reaktion der betroffenen Person zur Sprache zu brin-
gen. Die Wahrscheinlichkeit ist hoch, dass sie nieder-
schmettert und sehr deprimiert ist. Die Nachricht kommt
ihr womöglich wie das Todesurteil vor. Dem schließt sich
aber auch die anteilnehmende Frage nach den Ressourcen
zur Bewältigung an. Vornehmlich geht es dabei um hilfrei-
che Beziehungen, aber auch darüber hinaus um die Frage,
was letzten Halt und Trost geben kann. Das ist um so
wichtiger, als nicht gesagt ist, dass die Person das selbst
thematisieren würde. Es kann sein, dass ihr mehr Res-
sourcen zur Verfügung stehen als ihr bewusst ist. Hierzu
kann auch die Information über Angebote zur Krisenun-
terstützung gehören, die dem Bereich der Spiritual Care
zuzuordnen sind.

Medikation und Spiritual Care
Die eingangs angesprochenen unter Umständen signifi-

kanten Veränderungen der spirituellen Wahrnehmung
durch Gehirnschädigungen zeigen an, dass der spirituelle
Einfluss gehirnorganischer Veränderungen generell nicht
unterschätzt werden darf, und das ist ein Gesichtspunkt,
der unbedingt auch bei der Medikation zu beachten ist.
Zum Beispiel können bei neurologischen Krankheiten ver-
wendete Medikamente Halluzinationen verursachen, so
wie natürlich auch Halluzinationen durch die Erkrankung
selbst verursacht werden können. Wir sollten uns daran
erinnern, dass in früheren Zeiten, als man über die Ge-
hirnfunktionen noch sehr wenig wusste, Halluzinationen
ohne Weiteres als reale Erscheinungen aus der göttlichern
oder der dämonischen Welt angesehen wurden. Hoch reli-
giöse Menschen zum Beispiel können durch solche Erleb-

nisse verwirrt werden und sie entweder für eine höhere
Wirklichkeit halten oder Angst vor ihren eigenen religiö-
sen Praktiken bekommen, bei  denen sie sich einstellen.

Noch andere spirituelle und existenzielle Fragen wer-
den durch die Medikation aufgeworfen, wie etwa die Ab-
wägung, ob daraus eine sinnlose Leidensverlängerung
hervorgehen kann.

Die spirituelle Bedeutung von Medikamenten zeigt sich
nicht zuletzt auch in der Kräutermedizin und Homöopa-
thie, wozu immer wenigstens ein spiritueller  »Touch« ge-
hört.

Körpergefühl und Spiritualität
Ein wesentliches spirituelles Element der Beziehung zu

neurogenerativ erkrankten Menschen ist der Körperkon-
takt. Taktvolle Berührung lässt die Patientinnen und Pati-
enten nicht nur wissen, dass jemand da ist, sondern auch,
dass sie dazugehören: »Ich gebe Dir nicht nur die Hand,
ich halte Dich auch, hier, in dieser Gemeinschaft, bist Du
gehalten und getragen.« Je weniger Bewegungsfähigkeit
den Kranken verbleibt, desto weniger können sie das Ge-
fühl des Dazugehörens selbst herstellen.

Dazu gehört auch, sich wieder draußen im Freien als
Teil der Natur wahrnehmen zu können. Die Krankheit
schneidet sie nicht nur von der Teilhabe der Gemeinschaft
mit ihrer menschlichen Umwelt ab, sondern auch von der
unmittelbaren Berührung mit der Natur. Eine zentrale
Rolle spielt dabei die Wahrnehmung des Atems, was wie-
derum hohe spirituelle Bedeutung hat. Auch an atemthe-
rapeutische Maßnahmen ist dabei zu denken. Neurolo-
gisch Erkrankte erleben oft Einschränkungen ihrer Atem-
kapizität. An dieser Stelle Unterstützung zu erfahren kann
ihre Bewältigungsfähigkeit insgesamt positiv beeinflus-
sen.

Diese spirituellen Bedürfnisse benötigen zu ihrer Erfül-
lung keine Fachpersonen für Spiritualität. Jedes Mitglied
des Teams kann dazu beitragen, indem es die Art von Nä-
he und Kontakt schenkt, die der kranken Person jetzt ge-
rade  gut tut und auf die sie angewiesen ist. Das sind
eigentlich stets vorhandene spirituelle Ressourcen, man
muss sich nur daran erinnern und daraus schöpfen.

Auch das Gebet kann Teil dieses Sorgens sein, wie auch
die Teilnahme an Gottesdiensten, zum Beispiel im Fernse-
hen. Für viele Patienteninnen und Patienten im Kranken-
haus ist das etwas Wichtiges.

Abbildung 03: Der Richtungskonflikt im Gesundheitswesen



S. Lorenzl, Spiritual Care Interventionen bei neurologischen Erkrankungen                                                          Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/1

17

Ein weiterer Aspekt spiritueller Körpererfahrung ist
das Trinken und Essen. Bei der Ernährung der Kranken
geht es um viel mehr als nur um die Gewährleistung von
Sättigung und Stoffwechsel, die auch durch Sonden und
Infusionen erfolgen kann. Ich möchte behaupten, dass die
erste spirituelle Erfahrung eines Neugeborenen darin be-
steht, von der Mutterbrust genährt zu werden. Darin wur-
zelt die spirituelle Bedeutung der Herstellung von Nähe
durch das Darreichen und Teilen von Essen und Trinken.
Das ist auch ein Hauptaspekt der Hospitalität.

Künstliche Ernährung und lieblose Nahrungsvermitt-
lung kann Ausdruck der Abneigung sein. Der bedürftige
Mensch mag sich dadurch von der Gemeinschaft ausge-
schlossen erleben. Wir dürfen uns darum die Entschei-
dung, eine Person künstlich zu ernähren, nicht leicht ma-
chen. Die Sonde ist auch etwas Körperfremdes und das
stört die Selbstwahrnehmung der Person.

Der Zusammenhang von Spiritualität und Ernährung
müsste noch viel besser erforscht werden.

Wir haben jetzt den Blick auf die spirituelle Bedeutung
der Subjektzentrierung gerichtet und kamen von dorther
auch auf spirituelle Aspekte des Körperkontakts und der
Leibeswahrnehmung zu sprechen. Ich möchte aber nicht
schließen, ohne auch noch die Chancen erwähnt zu haben,
die sich durch digitale Technologie für Spiritual Care mit
neurologisch Erkrankten ergeben. Es ist wichtig, diese
Möglichkeiten auszuloten, und das geschieht auch bereits.
Besonders für Menschen, deren Bewegungsfähigkeit stark
reduziert ist, können sich damit hilfreiche Ergänzungen
eröffnen. Das sollten wir unbedingt ausschöpfen.

Redaktion und Übersetzung: H.A. Willberg

Der Autor
Prof. Dr. Stefan Lorenzl
ist Facharzt für Neurolo-
gie und Palliativmedizin.
Er arbeitet als Chefarzt
der Abteilung für Neuro-
logie des  Krankenhauses
Agatharied bei Miesbach
in Oberbayern und ist
Professor für Palliativ
Care an der Salzburger
Paracelsus Medizinini-
schen Privatuniversität
(PMU).

Bei der ECRSH-Konferenz in Salzburg Mai 2024 war er einer der
Hauptredner. Dieser Artikel ging aus dem Transskript seiner
Rede und den Präsentationsfolien hervor.

Save the Date!

Interventionen gegen Einsamkeit
Anton Buchers “Einsamkeit - Qual und Segen”

Bucher ist als Professor für Praktische Theologie an
der Paris Lodron Universität Salzburg insbesondere mit
Religionspädagogik befasst, widmet sein Forschen mit
Vorliebe den psychologischen Aspekten von Spiritualität
und Religion, und ist nicht zuletzt als Autor vieler Ver-
öffentlichungen zu Themen aus diesem Bereich be-
kannt.

Hier wird nicht behauptet, sich einsam zu fühlen sei
zwar einerseits schmerzlich, andererseits könne man es
doch aber auch genießen. Sich einsam zu fühlen kann ei-
ne wichtige Reifungserfahrung sein, aber dieses Gefühl
zeigt immer einen Mangel an. Das Gefühl der Einsam-
keit „ist wirklicher Schmerz, physisch und seelisch“
(S.7).

Bucher unterscheidet verschiedene Arten der Ein-
samkeitserfahrung, ausgehend von den wissenschaft-
lich allgemein anerkannten Grundformen der emotiona-
len und der sozialen Isolation. Soziale Isolation ist er-
zwungenes Alleinsein, aber sie äußert sich nicht unbe-
dingt auch als emotionale Einsamkeit, obwohl das Be-
ziehungsbedürfnis bei solchen Zuständen unerfüllt
bleibt.

Wesentliche Sachverhalte gut strukturiert zu bün-
deln und prägnant zu beschreiben ist eine charakteristi-
sche Stärke Buchers. Das zeigt sich zum Beispiel im Ka-
pitel über die vorhandenen Messinstrumente von Ein-
samkeit. Hier hat man sozusagen „alles auf einen
Blick“. Informativ ist auch die empirisch psychologische
Auffächerung der Ursachen problematischer Einsam-
keit, ebenso der schlaglichtartig durchgeführte Über-
blick von Selbsthilfen und therapeutischen Maßnahmen
zur Überwindung von Einsamkeit. In der kurz gehalte-
nen Rubrik „Therapeutische Interventionen“  kommen
auch die heilsamen Ressourcen aus Religion und Spiri-
tualität zur Sprache.

Analog zur Beschreibung der Gesundheitsschäden
durch Vereinsamung listet Bucher auch die gesundheits-
förderlichen Aspekte des Alleinseins ausführlich genug
auf. Dadurch entsteht zum Ende des Buchs hin eine op-
timistische Perspektive mit dem impliziten Plädoyer,
angesichts der sozialen Kälte nicht zu erstarren, son-
dern für Wärme zu sorgen, weil es nicht nur nötig ist,
sondern weil es auch viele Möglichkeiten dazu gibt. In
diesem Zusammenhang weist er unter der Überschrift
„Alleinsein erleichtert spirituelles Wachstum“ zudem
nochmals auf die förderlichen Quellen von Spiritualität
und Religion hin.

H.A. Willberg

Anton Bucher
Einsamkeit - Qual und Segen:
Psychologie eines Gegenwartphänomens.
Berlin, Heidelberg: Springer.
ISBN 9783662670217,
181 S. 19,99 € Softcover; 14,99 € E-Book;
erschienen 2023-8.



 Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2023 2/2                                                                                                                                                                       News

18

Rückblick auf die Konferenz in Salzburg
9. Europäische Konferenz für Religion, Spiritualität
und Gesundheit Mai 2024 in Salzburg

Die 9. Europäische Konferenz über Religion, Spirituali-
tät und Gesundheit (European Conference on Religion,
Spirituality and Health, ECRSH) fand vom 16. Bis 18. Mai
2024 in Salzburg statt. Durchgeführt wurde sie in Koope-
ration mit der Paracelsus Medizinischen Privatuniversität
(PMU). Zum Thema „Spiritual Care Interventionen in der
modernen Gesundheitsversorgung“ trafen sich rund 130
Forschende, Lehrende, Studierende und Interessierte aus
den Bereichen Medizin, Psychologie, Psychotherapie,
Theologie, Seelsorge und weiteren angrenzenden Diszipli-
nen. Die Rednerinnen, Redner und Teilnehmenden
stammten aus Europa, den Nord- und Lateinamerika, dem
Iran, Indien, Malaysia und Australien.

Spiritual Care (SC) ist zum einen eine wissenschaftli-
che Disziplin und zum anderen eine Therapieform, die
sich der spirituellen Not von Menschen widmet, die mit
gesundheitlichen Krisen konfrontiert sind. SC ist bereits
Bestandteil der Palliativmedizin, der Psychosomatischen
Medizin und der Hospizarbeit. Darüber hinaus gibt es An-
sätze, Spiritual Care in die Ausbildung aller Gesundheits-
berufe zu integrieren. Die Konferenz eröffnete denn auch
Univ.-Prof.in Piret Paal, Leiterin des PMU-Forschungsin-
stituts für Palliative Care, mit einem Vortrag zur Bedeu-
tung des Selbstverständnisses in der spirituellen Bildung

und Ausbildung. Prof. Stefan Lorenzl, ebenfalls PMU, in-
formierte über den Stand der Dinge hinsichtlich seelsorge-
rischer Interventionen bei neurologischen Erkrankungen.
Zudem gab es Referate aus der theologischen Perspektive,
so z.B. von Pfr. Dr. Michael Balboni, der an der Harvard
University an der Schnittstelle zwischen Theologie, Medi-
zin und Kirche forscht, sprach zu „Hostility to Hospitality:
Die Wiederentdeckung des Geistes der Fürsorge“. Prof.
Dr. Harold Koenig, Duke University/USA, einer der welt-
weit führenden Experten für Religion, Spiritualität und
Gesundheit, informierte über den Forschungsstand zu
Thematik SC allgemein.

Aus der Fülle der Vorträge seien hier stellvertretend
außerdem genannt: Spirituelle Interventionen in der
Psychiatrie (Prof. Rogier Hoenders, Groningen/NL), Kli-
nikseelsorge und die Digitalisierung des Gesundheitswe-
sens (Dr. Fabian Winiger/CH), SC Interventionen im Is-
lam (Zeinab Ghaem Panah, Washington DC/US), die An-
wendung qualitativer Forschungsmethoden im Bereich
der SC (Prof. Eckhard Frick und Team, TU München/DE),
Einsatz der WHO-Interventionen für die Seelsorge (Prof.
Lindsay Carey, La Trobe University/AU) sowie SC in der
Pflege (mehrere Vortragende zu unterschiedlichen Per-
spektiven). Die Konferenz findet alle zwei Jahre statt. Sie
bringt Menschen aus aller Welt zusammen, die in der
technisch-naturwissenschaftlich orientierten Medizin der
Sinnfrage mehr Platz einräumen möchten. Das sehr um-
fangreiche Programm mit allen Themen, Rednerinnen und
Rednern ist einsehbar unter https://ecrsh.eu/ecrsh-2024

Ulrike Streck-Plath

„Unterwegs zu einer Kultur des Sorgens“
27.-29.09.2024
Jahrestagung der Internationalen Gesellschaft
für Gesundheit und Spiritualität e.V. (IGGS)
in Schwerte

Einzelheiten und Anmeldung
https://iggs-online.org/jahrestagung/

News

https://ecrsh.eu/ecrsh-2024


News                                                                                                                                                                       Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2023  2/1

19

Neue operative Leitung des FISG
Dr. Michael Ackert und seine Forschungsthemen

Seit Februar 2024 ist Dr.
Michael Ackert in die ope-
rative Leitung am For-
schungsinstitut für Spiri-
tualität und Gesundheit
(FISG) eingestiegen.

Sein Studium der Psy-
chologie absolvierte er an
der Berliner Humboldt
Universität und ging
dann für das Doktorat an
die Universität Fribourg
in die Schweiz. In seiner Zeit an der Universität hat er
sich mit den Themen der Messung und der Verläufe der
allgemeinen Religiosität und im klinischen Kontext mit
den allgemeinen Wirkfaktoren in der Psychotherapie be-
schäftigt.

Neben seiner neuen Aufgabe am FISG setzt Ackert sei-
ne vor einigen Jahren begonnene reigionswissenschaftli-
che Forschungstätigkeit an der Univerisität Bern fort.

Michael Ackert ist ein Forscher im Bereich der Religi-
onspsychologie, der sich mit den Wechselwirkungen zwi-
schen Glauben und psychologischen Prozessen auseinan-
dersetzt. Ein zentraler Schwerpunkt seiner Arbeit liegt
auf der Anwendung und Weiterentwicklung des Modells
der Religiosität nach Stefan Huber. Dieses Modell bietet
eine differenzierte Perspektive auf die verschiedenen Di-
mensionen der Religiosität und versucht, die Komplexität
individueller Glaubenssysteme zu messen und zu erklä-
ren.

Modell der Religiosität nach Stefan Huber

Das Modell der Religiosität nach Stefan Huber ist ein
mehrdimensionaler Ansatz, der fünf Kernbereiche der Re-
ligiosität umfasst:

1.  Ideologie (Glaube an spezifische religiös-spirituelle
Lehren),

2.  Intellekt (Wissen und Interesse über religiös-spirituel-
le Inhalte),

3.  Erfahrung (religiös-spirituelle Erlebnisse und Gefühle),
4.  private Praxis (private religiös-spirituelle Praktiken)

und
5.  öffentliche Praxis (öffentliche religiös-spirituelle Prak-

tiken).

Ackert hat untersucht, wie diese Dimensionen inter-
agieren und wie sie das individuelle und kollektive religi-
öse Verhalten beeinflussen. Durch empirische Studien in
verschiedenen religiösen Kontexten hat er gezeigt, dass
diese Dimensionen nicht isoliert betrachtet werden kön-
nen, sondern in einem komplexen Wechselspiel stehen,
das die Gesamtheit der religiösen Identität und Praxis
ausmacht.

Zentralitätsskala

Ein weiteres zentrales Element in Ackerts Forschung
ist die Zentralitätsskala, die ebenfalls von Stefan Huber

entwickelt wurde. Diese Skala misst die zentrale Bedeu-
tung, welche der Glaube im Leben einer Person einnimmt.
Sie geht über die bloße Zugehörigkeit zu einer religiösen
Gruppe hinaus und gibt Aufschluss darüber, wie tief ver-
wurzelt und einflussreich religiöse Dimensionen im all-
täglichen Leben und Denken einer Person sind.

Ackert hat die Zentralitätsskala verwendet, um die
Rolle der Religion in verschiedenen religiösen und kultu-
rellen Kontexten zu analysieren und zu quantifizieren.
Seine Forschung hat gezeigt, dass die Zentralitätsskala ein
geeignetes und zuverlässiges Instrument darstellt, um re-
ligionspsychologische Fragen in unterschiedlichen Län-
dern und Religionen zu beleuchten sowie die Veränderung
der Religionslandschaften zu erfassen.

Bindungstheorie in Beziehung zu Gott

Ein weiterer Schwerpunkt von Dr. Ackerts Arbeit ist
die Anwendung der Bindungstheorie auf die Beziehung zu
Gott. Die Bindungstheorie, ursprünglich von John Bowlby
entwickelt, untersucht die emotionalen Bindungen zwi-
schen Menschen und deren Bedeutung für die lebenslange
Entwicklung von sozialen Beziehungen. Ackert hat diese
Theorie in psychotherapeutischen Kontexten angeschaut
und den Einfluss der Bindung auf die mentale Gesundhei-
tu untersucht.

Es zeigt sich, dass die Art der Bindung, die eine Person
zu Gott entwickelt, ähnlich strukturiert ist wie die Bin-
dung zu wichtigen Bezugspersonen in der Kindheit. Eine
sichere Bindung zu Gott kann demnach mit größerer psy-
chologischer Resilienz und einem tieferen Gefühl von Ge-
borgenheit und Unterstützung verbunden sein. Im Gegen-
satz dazu kann eine unsichere oder vermeidende Bindung
zu Gott mit Gefühlen von Angst, Schuld und Isolation ein-
hergehen.

Forschungswerkstatt AeF
8.-9.11.2024
2. Forschungswerkstatt des Arbeitskreises
für Empirische Forschung zu Glaube,
Psychotherapie und Seelsorge (AeF)
Internationale Hochschule Bad Liebenzell

Einzelheiten und Anmeldung https://aef-gps.de/

Michael Ackert als Administrator bei der ECRSH 2024



Spiritualität und Gesundheit August 2024 | Jahrgang 03 | Heft 01

„Körperliches, psychisches, soziales und spirituelles Wohlergehen“ (WHO)        Körperliches, psychisches, soziales und spirituelles Wohlergehen (WHO)        


