
ISSN 2813-2955 Dezember 2023 | Jahrgang 02 |  Heft 02

Schwerpunktthema

Gnade und Vergebung

„Körperliches, psychisches, soziales und spirituelles Wohlergehen“ (WHO)        

Forgiveness and its Practical Implications for Religion, Health and Society     E. Worthington
Wohltat, Gunst und Dank bei Seneca        H.A. Willberg

Gnade: Theologische Ambivalenzen und ihre therapeutische Relevanz    C. Neddens



Impressum

Herausgeber

Dr. med René Hefti; Dr. phil. Hans-Arved Willberg
Stiftung für Gesundheit, Religiosität und Spiritualität (GRS)

Weissensteinstrasse 30 | CH-4900 Langenthal
Fon +41 62 919 23 97 | E-Mail: info@stistung-grs.ch

Wissenschaftlicher Beirat

Prof. Dr. Stefan Büchi, Universität Zürich, Schweiz
Prof. Dr. Jean-Marc Burgunder, Klinik Siloah, Schweiz
Prof. Dr. Stefan Huber, Universität Bern, Schweiz
Prof. Dr. Harold G. Koenig, Duke University, Durham/USA
Prof. Dr. Samuel Pfeifer, Evang. Hochschule Marburg, Deutschland

Erscheinungsmodus und Preise

Zwei Ausgaben jährlich. Abo-Preis 20 SFR / Euro. Gratis für Gönner
der Stifung GRS und Fördermitglieder des Netzwerks Christliche Le-
bensberatung (NCLB). Einzelpreis 12.50 SFR / Euro.

Stiftung für Gesundheit, Religiosität, Spiritualität

Die Stiftung GRS fördert iterndisziplinäre Forschung auf dem Gebiet
von Gesundheit, Religiosität und Spiritualität (Spiritual Care), sowie
die Aus-, Weiter- und Fortbildung von Fachpersonen aus Medizin,
Pflege, Psychotherapie, Sozialer Arbeit und Seelsorge im Grenzgebiet
zwischen Gesundheitswissenschaften, Psychologie und Theologie. Um
aktuelle Informationen und Forschungsergebnisse mit Gesundheits-
fachpersonen und weiteren Interessierten zu teilen, hat die Stiftung
dieses Publikationsorgan ins Leben gerufen.

Forschungsinstitut für Spiritualität und Gesundheit

Das Forschungsinstitut für Spiritualität und Gesundheit (FISG) ist das
aktive Organ der Stiftung GRS. Es setzt die interdisziplinären For-
schungsprojekte in Kooperation mit Universitäten und akademischen
Institutionen um und bringt die Erkenntnisse in Aus-, Weiter- und
Fortbildung ein. Der Leiter des Forschungsinstitutes, Dr. med. René
Hesti, ist Research Fellow und Dozent an der Universität Basel und
ehemaliger Chefarzt der Klinik SGM in Langenthal. Das Forschungsin-
stitut FISG organisiert im Austrag der Stistung nationale und internati-
onale Konferenzen. Diese dienen dem wissenschastlichen Austausch
und dem Aufbau eines internationalen Netzwerks.

Bildnachweise

Fotos lizenzfrei aus Pixabay.com und Pexels.com. Sandro Botticelli,
Public domain, via Wikimedia Commons, https://commons.wikime-
dia.org/wiki/File:Sandro_Botticelli_-_Three_Graces_in_Primave-
ra.jpg

Die Zeitschrift „Spiritualität und Gesundheit“ wird von der
Stiftung GRS für Gesundheit, Religiosität und Spiritualität
herausgegeben. Sie publiziert qualifizierte Beiträge aus dem
interdisziplinären Forschungs- und Praxisfeld von Spiritual
Care. Gerne nimmt die Zeitschrift solche Beiträge entgegen.
Diese werden durch die Redaktion und den wissenschaftli-
chen Beirat begutachtet. Ein Peer Review Verfahren mit ex-
ternen Reviewern ist nicht vorgesehen.

Forschung auf dem Gebiet von Gesundheit, Reli-
giosität und Spiritualität (Spiritual Care) findet
bei staatlichen und wissenschaftlichen Organisa-
tion bisher kaum Unterstützung. Gleiches gilt für
Weiter- und Fortbildungsangebote für interes-
sierte Gesundheitsfachpersonen. Deshalb sind
wir auf Ihre Unterstützung angewiesen.

Konkrete Projekte und dringliche Bedürfnisse
der Stiftung GRS finden Sie am Ende der Zeit-
schrift. Gerne geben wir Ihnen dazu auch persön-
lich Auskunft (Tel. +41 62 919 23 97).

Sie haben folgende Möglichkeiten

Unterstützen Sie uns!

Wir forschen für die Gesundheit
„Körperliches, psychisches

und spirituelles Wohlergehen“
WHO-Definition von Gesundheit

1.  Werden Sie Gönner und unterstützen Sie die Arbeit
der Stistung mit einem jährlichen Gönnerbeitrag.
Die Höhe des Beitrages bestimmen Sie selbst (mini-
mal CHF 300). Alle Gönner erhalten die neue Zeit-
schrift, werden jährlich zu einem Gönneranlass ein-
geladen, bei dem sie Informationen zu aktuellen
Themen und den laufenden Projekten erhalten.

2.  Unterstützen Sie die Stistung GRS mit einer allge-
meinen oder projektbezogenen Spende. Aktuelle
Projekte finden Sie am Ende dieser Zeitschrift oder
auf unserer Webseite www.stistung-grs.ch.

3.  Berücksichtigen Sie uns mit einem Legat. Damit er-
möglichen Sie nachfolgenden Generationen eine op-
timale und ganzheitliche Patientenbehandlung.

Die Stistung GRS ist gemeinnützig und steuerbefreit,
d.h. Gönnerbeiträge u. Spenden sind abzugsberechtigt.

Falls Sie weitere Fragen haben nehmen Sie bitte mit
uns Kontakt auf. Wir sind gerne für Sie da:

Sekretariat Stistung GRS
Weissensteinstrasse 30 | CH-4900 Langenthal
Fon +41 62 919 23 97 | E-Mail: info@stistung-grs.ch
www.stistung-grs.ch

Unsere Kontoangaben
IBAN: CH03 0079 0016 2641 5343 6

http://www.stiﬅung-grs.ch


Editorial

Liebe Leserinnen und Leser!

„Welche Kraft im Akt des Verzeihens liegt, weiß
die Kirche schon lange“, schrieb vor genau 30 Jah-
ren Ursula Nuber, Redakteurin bei Psychologie heu-
te. „In Psychotherapien spielt das Verzeihen-Kön-
nen bislang jedoch kaum eine Rolle“  (Nuber, 1994,
S.15). Ein Jahr zuvor hatte Reinhard Tausch, sei-
nerzeit als Begründer der Gesprächspsychothera-
pie einer der innovativsten Psychotherapiefor-
scher, in der selben Zeitschrift festgestellt:  „Das
Vergeben ist von großer Bedeutung. Um so ver-
wunderlicher ist, daß in den wissenschaftlichen
Lehrbüchern der Psychologie und auch in internati-
onalen Psychologie-Fachzeitschriften dieser seeli-
sche Vorgang sehr selten erwähnt wird“ (Tausch,
1993, S.20). Statements wie diese waren Silber-
streifen am Forschungshorizont. Scheinbar vergilb-
te Begriffe des religiösen Wortschatzes, mit denen
der postmoderne Mensch kaum noch etwas anzu-
fangen wusste, rückten in den Fokus der Erfor-
schung seelischer Gesundheit. Zwei davon waren
„Vergebung und Gnade“. Kein Jahrzehnt später
war die Sonne schon am Aufgehen, allerdings nicht
im Osten: „Die USA entdecken die Bedeutung des
altertümlichen Begriffes ‘Vergebung’“, meldete
Psychologie heute im Jahr 2001 und wies auf ein
von der Templeton Foundation großzügig unter-
stützes Projekt zur psychologischen Untersuchung
des Phänomens „Vergebung“ zurück, dessen be-
merkenswertenswertes Fazit lautete: „Alle Wissen-
schaftler kommen zu einem ähnlichen Resultat:
Verzeihen ist gesund“ (Croce, 2001, S.18).

Der im Lauf der Zeit führende Forscher im Be-
reich „Vergebung“ ist Everett Worthington.  Der Ar-
beitskreis Empirische Forschung zu Glaube, Psycho-
therapie und Seelsorge (AeF), dem unser For-
schungsinstitut angehört, widmete im vergange-
nen Oktober seine 24. Arbeitstagung dem Thema
„Gnade und Vergebung“ (s. „News“, S.22). Wor-
thington war einer der Hauptredner. Er hat seinen
Vortrag für Spiritualität und Gesundheit aufberei-
tet und zur Verfügung gestellt (S.4-8), ebenso wie
auch Christian Neddens, Professor für Systemati-
sche Theologie an der Lutherischen Theologischen
Hochschule Oberursel (S.16-21). Die kompakten Ar-
tikel dieser beiden Experten aus dem psychologi-
schen Blickwinkel Everetts und der theologischen
Perspektive Neddens´ habe ich durch einen Beitrag
aus der  Philosophie ergänzt (S.9-15). Wir hoffen,
dass die interdisziplinäre Trias für Sie, liebe Lese-
rinnen und Leser, von Interesse und Gewinn ist.

Für den News-Teil blieb dieses Mal nicht so viel
Platz. Neben dem Bericht über die AeF-Tagung fin-
den  Sie  dort  einige  Informationen zur Mai dieses

Inhalt
Hauptbeiträge
Everett L. Worthington
Forgiveness and its Practical Implica-
tions for Religion, Health, and Society      04

Hans-Arved Willberg
Wohltat, Gunst und Dank bei Seneca        09

Christian Neddens
Gnade: Theologische Ambivalenzen
und ihre therapeutische Relevanz 16

News 21

9. ECRSH-Tagung 2024 in Salzburg
Fachtagung Arbeitskreis Empirische Forschung

Jahres anstehenden 9. ECRSH-Tagung mit dem Thema Spiri-
tual Care als medizinische Intervention in Salzburg; die sei Ih-
rer Aufmerksamkeit besonders empfohlen, und das verbinden
wir mit der Bitte, auch mögliche andere Interessenten darauf
hinzuweisen.

Zuletzt will ich Sie noch (leider zum Thema passend) um
Entschuldigung dafür bitten, dass Sie das Dezember-Heft erst
jetzt bekommen. Wir haben es einfach nicht früher geschafft;
am guten Willen lag es nicht, sondern am Vielerlei.

Vielen Dank für Ihr Interesse und herzliche Grüße,

Ihr

Dr. phil.  Hans-Arved Willberg
Wissenschaftlicher Mitarbeiter am FISG



 Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2023 2/2               Everett L. Worthington, Jr. Forgiveness and its Practical Implications for Religion, Health, and Society

4

Before 1997, the common view among scientists and
lay people was that forgiveness was owned by religion.
Things changed in 1997, when the John Templeton Foun-
dation funded 20 research teams for a total of about $3M
(USD) to promote forgiveness research and a non-profit,
A Campaign for Forgiveness Research, was established and
raised an additional $6.4M to fund additional research
teams and disseminate findings through international
conferences, news stories, and films. Science was found
to contribute evidence-based understandings and inter-
ventions about forgiveness to supplement traditional reli-
gious admonition to forgive and faith-community-cen-
tered ways of forgiving. In this article, I describe the sci-
ence-based program of study of forgiveness and examine
implications for health, public health, and society, looking
with special interest at religion’s involvement.

What is Forgiveness?

There are four types of forgiveness. Two are centered
on experiences of the wrongdoer—divine forgiveness (i.e.,
feeling forgiven by a Higher Power) and self-forgiveness
(i.e., usually experienced as wrestling with self-condem-
nation). Two are centered on experiences of the victim—
person-to-person forgiveness and Intergroup forgiveness
(i.e., trying to forgive a member of an outgroup).

Person-to-person forgiveness is most often understood
scientifically within the stress-and-coping theory of for-
giveness (Strelan, 2020; Worthington, 2006). A transgres-
sion is appraised as a threat (rather than a mere chal-
lenge) and the amount of injustice is evaluated within an
ongoing moment-by-moment injustice gap (Davis et al.,
2016; Worthington, 2006). People respond to the ap-
praisals with a stress reaction involving sympathetic ner-
vous system (SNS) arousal, emotions of unforgiveness
(e.g., resentment, bitterness, hostility, hatred, anger, and
fear), motivations to avoid or seek payback or vengeance,
behavioral intentions to enact plans for coping, and cogni-
tive beliefs and expectations. The parasympathetic ner-
vous system (PSNS) keeps negative reactions under con-
trol (called vagal tone) generally and the PSNS eventually
returns aroused SNS activation of individual bodily sys-

tems to normal. A neurochemical pathway, the hypothala-
mus-pituitary-adrenal (HPA) axis creates neurochemicals
— the most pertinent of which are adrenaline and cortisol
— to keep arousal heightened. Finally, people cope with
the situation by seeking to change the stressor situation,
appraisals, or aspects of the stress reaction. The process
is recursive in that changes in any part keep feeding back
using either negative feedback (which dampens the stress
response) or positive feedback (which ramps it up fur-
ther).

In short, individuals are seen as complex adaptive sys-
tems who are challenged or threatened by a transgression
against them. Humans respond to stress by seeking to
adapt to feedback from the environment (how are my ef-
forts at coping working?) and feedback from within (is
this changing my physiology, emotions and motivations,
cognition, and behavior?). The inherent drive to adapt
leads to coping efforts, new feedback, and modifications
in coping efforts. There are some concepts that are partic-
ularly important to stress-and-coping theory of forgive-
ness, which I summarize below.

The injustice gap is the difference in the way people
would like the event resolved and the way they perceive it
to be. Usually, the gap is perceived as insufficient justice
(called deficit-justice injustice gap) has been brought
about, but in some cases it is possible to feel that one has
received or observed an excess of punishment (i.e., re-
tributive justice, called excess-justice injustice gap). When
the more common deficit-justice injustice gap is per-
ceived, there are many coping responses to reduce the
size of the gap. These might include enact or observe
more justice, turn the matter over to God, tolerate the sit-
uation, forbear hostile responding to avoid further provo-
cation for the good of the group or the relationship, ac-
cept that “life happens” and move on without responding,
or forgive.

There are two types of forgiveness, both of which are
intrapersonal experiences. Decisional forgiveness is a be-
havioral intention to not seek payback or revenge and to
treat the person as a valued and valuable person. People
often experience a sincere decision to forgive and carry it
out successfully, but still feel emotional unforgiveness

Everett L Worthington, Jr.
Forgiveness and Its Practical Implications for Religion,
Health, and Society

Abstract

This is an update on forgiveness research as it intersects with health (physical health and well-being, mental health
and well-being, and public health) and religion/spirituality (R/S). I establish that forgiveness is related to both physi-
cal and mental health and well-being, relationships, and spirituality largely through the stress-and-coping forgiveness
theory. To change society at the country/state or city level, it is necessary to change mediating organizations—
churches, universities, schools, workplaces, or community groups. Religious organizations are important mediating or-
ganizations. Thus, I summarize research on REACH Forgiveness groups and do-it-yourself (DIY) workbooks that can
provide important interventions within a community effort to promote forgiveness. I conclude with research on what
does and does not work to promote forgiveness within a community. To the extent a religious community can promote
forgiveness, it can contribute to better mental and physical health, relationships, and even spirituality and perhaps to a
more forgiving society.



 Everett L. Worthington, Jr. Forgiveness and its Practical Implications for Religion, Health, and Society               Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2023 2/2

5

and motivations to avoid or seek payback. Cognition about
the transgressor might be negative, but generally it is the
behavioral intentions, emotions, and motivations that
mark unforgiveness or forgiveness. Emotional forgiveness
is replacing unforgiving emotions and motives by positive
other-oriented ones. Forgiveness, which is intrapersonal,
is different from reconciliation, which requires two par-
ties to seek to restore trust in a relationship where trust
has been damaged.

Benefits of Forgiveness

Four classes of benefits of forgiving exist relative to
holding grudges or pursuing vengeance. These were sum-
marized in the Handbook of Forgiveness (Worthington,
2005).

Better Physical Health

Generally, forgiveness affects physical health because
unforgiveness is a stress response to transgressions that
are appraised as threatening or challenging and as having
an unresolved injustice gap. Sympathetic nervous system
(SNS) arousal occurs. If one ruminates about the trans-
gression, that can create chronic SNS arousal, which can
(if it is severe enough and lasts long enough) lead to phys-
ical health symptoms. It can also interfere with hope,
well-being, and flourishing. Forgiveness reduces chronic
SNS arousal, improves vagal tone (which is the para-SNS
[e.g., PSNS] ability to calm the person by turning off SNS
arousal. Neurochemical cascades are activated along the
Hypothalamus-Pituitary-Adrenal (HPA) axis that result in
elevated cortisol and adrenaline. Cortisol, when chroni-
cally elevated, can negatively affect every system of the
body putting people at higher risk for dysfunctions in the
cardiovascular, immune, gastrointestinal, sexual and re-
productive, and even central nervous (generally, hip-
pocampus atrophy) systems. Numerous disorders have
been linked to such chronic SNS arousal.

There are putative benefits associated with forgiving.
These are those posited by the broaden-and-build model
(Fredrickson, 1998). Perception is broadened and psycho-
logical resources for coping are built. Generally, direct ef-
fects on physical health are more affected by emotional
than decisional forgiveness. There are, of course, indirect
effects on physical health that operate through changes in
mental health, relationships, and religion/spirituality.

Rumination over unforgiven transgressions causes
most of the effects of unforgiveness on mental health. Ru-
mination has been associated with anger, depression, anx-
iety, PTSD, obsessive-compulsive, and psychosomatic dis-
orders. Forgiveness can also increase people’s senses of
hope, well-being, and flourishing. Generally, direct effects
on mental health are more affected by emotional than de-
cisional forgiveness. Indirect effects on mental health op-
erate through changes in physical health, relationships,
and religion/spirituality.

Most of the effects on relationships come about due to
early responses from decisional forgiveness. Decisions to
forgive are behavioral intention statements about how
one intends to act toward the other person. Changes in
the forgiver’s behavior are quickly detected, which can
spark reciprocal improvements in the offender’s behavior.
Changes in emotional forgiveness might take longer to af-
fect relationships, but they calm negative emotions like
anger and negative motivations like vengeance and avoid-
ance, so eventually they are detected by the offender as
indicating a change in the other’s behavior and attitudes,
which can elicit reciprocity. Indirect effects on relation-
ships operate through changes in physical and mental
health and perhaps changes in religion/spirituality.

Most of the effects on a person’s spirituality occur
through decisions to forgive. Often those are inspired by
religious beliefs, values, practices, and life within a like-
believing community of faith practitioners.

Research from 2005 to Date

Since the first Handbook of Forgiveness (Worthington,
2005), many other studies have detailed benefits of for-
giving. Much of the newer research was summarized in
the edited, Handbook of Forgiveness, 2nd ed. (Worthington
& Wade, 2020). But research has continued to accumulate
since that publication (i.e., between 2019 and the end of
2023).

For example, research has accumulated on positive
health (like studies of well-being, sleep, exercise and
physical activity); aging, forgiveness, and health; and pre-
viously unstudied symptoms or diseases (like fibromyal-
gia, colds, flu, stomach viruses, allergies, headache, indi-
gestion). Forgiveness was more often investigated as a po-
tential mediator between stress and health/symptoms and
personality traits of dispositions were beginning to be in-
vestigated as a potential mediator between forgiveness
and health/symptoms.

Research has continued to study mental health symp-
toms like depression and anxiety. Additionally, a tide of
studies on suicide and addiction has washed in. There has
been a veritable flood of publications on well-being, flour-
ishing, quality of life, and positive mental health (like re-
silience and post traumatic growth).

Research on Forgiveness Interventions

Enright (Hebl & Enright, 1993) and McCullough and
Worthington (1995) were two of the earliest studies of
forgiveness interventions. As with many things, the earli-
est products in the market often come to dominate it. By
2014, Wade et al.’s meta-analysis of 56 randomized con-
trolled trials (RCTs) of forgiveness interventions showed



 Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2023 2/2               Everett L. Worthington, Jr. Forgiveness and its Practical Implications for Religion, Health, and Society

6

that Enright’s forgiveness process model and Worthing-
ton’s REACH Forgiveness model each represented one-
third of the RCTs and all others combined were the re-
maining one-third. Two major findings of the meta-analy-
sis were (1) rather than a particular model being most ef-
fective, effectiveness per hour of intervention was pre-
dicted by a linear regression equation; and (2) undergo-
ing a forgiveness intervention reduced depression and
anxiety and increased hope.

By 2023, findings on interventions had differentiated
their usefulness. Enright’s process model was the most in-
vestigated in intensive (generally individually adminis-
tered) forgiveness therapy and in classroom-based for-
giveness education (for a meta-analysis, see Rapp et al.,
2022). Generally, Enright’s classroom-based process
model was effective with high school students, less so for
middle adolescents, and not very effective with elemen-
tary school students. REACH Forgiveness had the most
support for general psychoeducational groups that were
not targeted at specific transgressions (Worthington,
2024). REACH Forgiveness also had the most support
with Christians, both using an explicitly Christian-accom-
modated protocol and using the secular treatment with
explicitly Christian samples (Worthington, 2024). In addi-
tion, REACH Forgiveness was available and effective in
four 7-hour DIY workbook interventions (one of those
with Christians; Greer et al., 2014) and in a huge multi-
site, multination RCT (4,598 participants) using a 3.3-
hour DIY workbook (Ho et al., 2024; workbooks are avail-
able in English, Chinese, Spanish, Ukrainian, and Indone-
sian at https://reach.discoverforgiveness.org).

How Can Societies Be Bettered?

Forgiveness can better societies. The betterment can
be due to cumulative individual changes in which people
practice enhanced forgiveness or through promoting
changes in society that, because societies are complex
adaptive systems, can bring forth emergent beneficial
properties like reduced violence, hatred, polarization, and
conflict and enhanced social justice, relinquishment of re-
sentment to God, restraint (e. g., tolerance, forbearance,
and forgiveness), restoration of mutually trustworthy be-
haviors, trust, and reconciliation, and peace.

To change society at the individual level, first, there
must be effective interventions to promote forgiveness.
From the brief review above, we see that REACH Forgive-
ness is effective with untargeted groups suitable for pub-
lic health interventions and interventions in communities
of Christians (for a review, see Worthington, 2024; for
free materials see www.EvWorthington-forgiveness.com).
Enright’s forgiveness process model is excellent for inter-
vening in middle- and late-adolescent school pupils and in
psychotherapy that explicitly targets forgiveness. Addi-
tionally, religions have developed spiritual practices to
help their adherents forgive and spiritual formation prac-
tices that help their adherents form and practice the
virtue of forgiveness. Second, people must know about
the interventions. Third, interventions must be affordable
or free. Fourth, people must use the resources that are
available toward the goals of forgiving and working to-
ward reconciliation. Each of these steps — availability,
knowledge, affordable accessibility, and use — has its own
challenges that a society must master.

At the country/state or city level, it is unlikely that
change of the entire society can happen unless the leaders
advocate for forgiveness. Policy announcements, when en-
forced, might transform a society’s behaviors. The hope is
that, if enough people’s behaviors are modified, societal
attitudinal changes will follow. Generally, the units at
which change is targeted must be at a lower level of orga-
nization than an entire society — cities, townships, or vil-
lages. Even at that level, especially within large metropol-
itan areas, changes are typically due to leaders making
policy changes or encouraging action. Generally, grass-
roots changes must be carried out by in mediating organi-
zations — churches, universities, schools, workplaces, or
community groups (Berger & Neuhaus, 1977; Harris &
Milofsky, 2019). Mediating organizations are small
enough that group dynamics can more reliably work to
bring about changes.

Instigating Forgiveness System-Wide in
Mediating Organizations

Two changes are needed in mediating organizations.
Awareness of forgiveness — what it is, what its benefits
are, and where resources to help people forgive can be
found — must be enhanced. In addition, access to re-
sources that people can use to experience forgiveness are
needed so that individuals can take advantage of them. In
previous work, we conducted college-wide campaigns to
promote awareness of forgiveness’ definition, benefits,
and availability of resources (Lampton et al., 2005; Strat-
ton et al., 2008). Christian colleges were targeted because

https://reach.discoverforgiveness.org
http://www.EvWorthington-forgiveness.com


 Everett L. Worthington, Jr. Forgiveness and its Practical Implications for Religion, Health, and Society               Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2023 2/2

7

forgiveness was already valued based on Christian theolo-
gies. On the strength of promising results from two stud-
ies, I received a grant (from Fetzer Institute) to conduct
such campaigns in eight Christian colleges. One study of
those eight colleges was published (Griffin et al., 2019).
The results of these campaigns were positive but unim-
pressive. Students forgave and improved their mental
health. However, an after-action review showed that the
results were modest. A few people engaged strongly but
most people reported only mild gains in actual forgive-
ness.

We learned lessons from these 10 total campaigns.
First, it is insufficient to target mere awareness-raising
without providing access to ways to actually forgive. Sec-
ond, leaders tended to feature activities that were easy-
to-organize and not time-consuming. For example, ban-
ners touting forgiveness lined a heavily-trodden walkway;
teepees advertising forgiveness were placed on dining ta-
bles; the campus was showered with flyers advocating
forgiveness; a chapel speaker addressed forgiveness;
books on forgiveness were reviewed in the college news-
paper. As is obvious, to the extent that Wade et al.’s
(2014) meta-analytic conclusions obtain, none of these ac-
tivities engaged people to spend time trying actively to
forgive. The results reflected that. To more effectively
promote forgiveness in a community, engaging activities
were needed. Leaders needed to provide such activities
and enthusiastically promote them.

Fortunately, we received a grant from the Templeton
World Charity Foundation to accomplish two major tasks.
We conducted the RCT of the REACH Forgiveness DIY
workbook that I mentioned earlier. We also were funded
to conduct community campaigns to promote forgiveness
in the five countries (China, Indonesia, Ukraine, Colom-
bia, and South Africa). Sadly, the war between Russia and
the Ukraine erupted and the Ukrainian campaigns were
not carried out. Also, the Hong Kong site was unable to
complete their campaign because the investigator
changed universities. We have thus far published only the
Colombia campaign (Chen et al., 2023). It was intention-
ally aimed at engaging students, faculty, and staff at a pri-
vate secular university in activities both to raise their
awareness of forgiveness and to promote forgiveness. Al-
most 3,000 of the students (almost 9,000 total) were sur-
veyed multiple times to assess their forgiveness and men-
tal health. (Staff and faculty participated but were not
surveyed.) The campaign generated strong forgiveness
across the student sample. Sixteen types of engaging ac-
tivities were used. As predicted, many students selected
brief activities (e.g., posting a person’s name on a forgive-
ness wall; sitting under a forgiveness tree and thinking
about forgiving someone) but they had little effect on ac-
tual forgiveness. Long-lasting interventions (e.g., a for-
giveness group; discussion groups) were seldom used. Ac-
tivities that took from one to about three hours were both
highly selected and effective at producing forgiveness
(e.g., REACH Forgiveness DIY workbooks; attending one-
hour talks live or viewing one-hour podcasts; learning
about the steps of REACH using animated videos).

Changing Religious Organizations through
Deep Dives into Forgiveness

Religious organizations are important mediating orga-
nizations. They can be changed by deep dives into forgive-
ness (or forgiveness campaigns). The campaigns have not
yet been studied in a controlled experiment (i.e., compar-
ing congregations that engaged in a campaign versus
those that engaged in a general campaign to promote
more general Christian virtues or an alternative virtue
like love). However, various churches (one in Australia,
one in Philadelphia, one in Virginia) have conducted cam-
paigns and anecdotal evidence and post-campaign surveys
show that they are effective at promoting forgiveness,
better mental health, and high morale in the congrega-
tions.

Can Forgiveness Contribute to Societal
Peace?

You be the judge. Unforgiveness can keep conflicts
raw. We now have evidence-based DIY workbooks in ma-
jor languages free of cost that people can use to forgive.
We have shown that forgiveness awareness-raising PLUS
opportunities to practice forgiveness can affect mediating
communities. Religious organizations can be numerous
and influential mediating communities. They, of course,
are not the only potential mediating organizations. Uni-
versities, colleges, schools, workplaces, and other commu-
nity organizations can also be engaged. To get a coordi-
nated effort by mediating communities requires active po-
litical leadership. In a transitional justice society, it takes
a leader with courage to use political capital to advocate
forgiveness. Even in a society not under political stress, it
can take political will to advocate forgiveness to get be-
yond the political polarization of today. Then, it also takes
leadership within the mediating organizations to commit
their organization to the task. It takes little monetary in-
vestment to run an effective campaign. But it takes a huge
amount of sweat equity. Are we willing to invest what it
takes? The potential and promise are there.

Literature

Berger, P., & Neuhaus, R. (1977). To empower people: The role of
mediating structures in public policy. American Enterprise
Institute for Public Policy Research.

Chen, Z. J., Cowden, R. G., Worthington, E. L., Jr., & Ortega
Bechara, A. (2023). Do forgiveness campaign activities im-
prove forgiveness, mental health, and flourishing? Article un-
der editorial review, International Journal of Public Health.

Davis, D. E., Yang, X., DeBlaere, C., McElroy, S. E., Van Tongeren,
D. R., Hook, J. N., Worthington, E. L., Jr. (2016). The injustice
gap. Psychology of Religion and Spirituality, 8(3), 175-184.

Fredrickson, B. L. (1998). What good are positive emotions? Re-
view of General Psychology, 2, 300-319.

Harris, M., & Milofsky, C. (2019). Mediating structures: Their or-
ganization in civil society. Nonprofit Policy Forum, de-
Gruyter, 20190017. https://doi.org/10.1515/npf-2019-0017

Hebl, J., & Enright, R.D. (1993). Forgiveness as a psychotherapeu-
tic goal with elderly females. Psychotherapy, 30, 658-667.

https://doi.org/10.1515/npf-2019-0017


 Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2023 2/2               Everett L. Worthington, Jr. Forgiveness and its Practical Implications for Religion, Health, and Society

8

Ho, M. Y., Worthington, E. L., Jr., Cowden, R. G., Bechara, A. O.,
Chen, Z. J., Elly Y Gunatirin, Elly Y., Joynt, S., Khalanskyi, Vi-
acheslav V., Korzhov, Hennadii, Kurniati, N. M. T., Rodriguez,
Nicole, Salnykova, Anastasiya, Shtanko, Liudmyla, Tym-
chenko, Sergiy, Voytenko, V., Zulkaida, Anita, Mathur, M. B.,
& VanderWeele, T. J. (2022). International REACH Forgive-
ness intervention: A multi-site randomitrolled trial. Revise
and resubmit to BMJ Public Health.

Lampton, C., Oliver, G., Worthington, E. L., Jr., & Berry, J. W.
(2005). Helping Christian college students become more for-
giving: An intervention study to promote forgiveness as part
of a program to shape Christian character. Journal of Psychol-
ogy and Theology, 33, 278-290.

McCullough, M. E., & Worthington, E. L., Jr. (1995). Promoting
forgiveness: A comparison of two psychoeducational group
interventions with a waiting-list control.  Counseling and Val-
ues, 40, 55-68.

Rapp, H., Wang Xu, J., & Enright, R. D. (2022). A meta-analysis of
forgiveness education interventions' effects on forgiveness
and anger in children and adolescents. Child Development,
93(5), 1249-1269. doi: 10.1111/cdev.13771. Epub 2022 Apr 22.
PMID: 35452524; PMCID: PMC9544775.

Stratton, S. P., Dean, J. B., Nooneman, A. J., Bode, R. A., & Worthing-
ton, E. L., Jr. (2008). Forgiveness interventions as spiritual de-
velopment strategies: Workshop training, expressive writing
about forgiveness, and retested controls. Journal of Psychology
and Christianity, 27, 347-357.

Strelan, P. (2020). The stress-and-coping model of forgiveness:
Theory, research, and the potential of dyadic coping. In Ev-
erett L. Worthington, Jr. and Nathaniel G. Wade (Eds.), Hand-
book of forgiveness, 2nd ed. (pp. 63-73). Routledge.

Toussaint, L. L., Worthington, E. L., Jr., & Williams, D. R. (Eds.).
(2015). Forgiveness and health: Scientific evidence and theo-
ries relating forgiveness to better health. Springer Science +
Business.

Toussaint, L. L., Worthington, E. L., Jr., Williams, D. R., & Webb,
J. R. (2020). Forgiveness and physical health. In Everett L.
Worthington, Jr. & Nathaniel G. Wade (Eds.), Handbook of
forgiveness, 2nd ed. (pp. 178-187). Routledge.

Webb, J. R., & Toussaint, L. L. (2020). Forgiveness, well-being,
and mental health. In Everett L. Worthington, Jr. & Nathaniel
G. Wade (Eds.), Handbook of forgiveness, 2nd ed. (pp. 188-
198). Routledge.

Worthington, E. L., Jr.  (Ed.). (2005). Handbook of forgiveness.
New York: Brunner-Routledge.

Worthington, E. L., Jr. (2006). Forgiveness and reconciliation: The-
ory and application. New York: Brunner-Routledge.

Worthington, E. L., Jr. (2020). An update of the REACH Forgive-
ness model to promote forgiveness. In Everett L. Worthington,
Jr. & Nathaniel G. Wade (Eds.), Handbook of forgiveness, 2nd ed.
(pp. 277-287). Routledge.

Worthington, E. L., Jr. (2024). REACH Forgiveness: A narrative
analysis of group effectiveness. International Journal of
Group Psychotherapy, in press.

Worthington, E. L., Jr., & Wade, N. G. (Eds.). (2020). Handbook
of forgiveness, 2nd ed. Routledge.

The Author
Everett L. Worthington, Jr., Ph.D., is Commonwealth Professor
Emeritus working in the Department of Psychology at Virginia
Commonwealth University, USA. He has written or edited 40
books and over 450 articles and chapters, mostly on forgiveness.
He has served as executive director of „A Campaign for Forgive-
ness Research“, has organized several conferences on forgive-
ness, and offers numerous free resources at www.EvWor-
thington-forgiveness.com.

Everett L. Worthington, Jr.
Virginia Commonwealth University
eworth@vcu.edu

www.EvWorthington-forgiveness.com
www.Hopecouples.com
https://reach.discoverforgieness.org

Publication

Worthington, Everett L., Jr., Wade, Nathaniel G.
Handbook of Forgiveness
2nd Ed. Routledge, 2020

The second edition consi-
ders forgiveness in a diver-
se range of contexts and
presents a research agen-
da for future directions in
the field. The chapters ap-
proach forgiveness from a
variety of perspectives,
drawing on related work in
areas including biology,
personality, social psycho-
logy, clinical and counse-
ling psychology, develop-
mental psychology, philo-
sophy, and neuroscience, as
well as considering international and political implicati-
ons. The Handbook provides comprehensive treatment of
the topic, integrating theoretical considerations, methodo-
logical discussions, and practical intervention strategies
that will appeal to researchers, clinicians, and practitio-
ners. Reflecting the increased precision with which forgi-
veness has been understood, theorized, and assessed du-
ring the last 14 years of research, this updated edition of
the Handbook of Forgiveness remains the authoritative
resource on the field of forgiveness.

mailto:eworth@vcu.edu


 H.A. Willberg, Wohltat, Gunst und Dank bei Seneca                                                                                             Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2023 2/2

9

Die Mythologie der alten Griechen erzählt von den drei
Chariten. Bei den Römern wurden daraus die drei Grazien.
Der Name „Chariten“ kommt von cháris. Die Grundbedeu-
tung von cháris ist das Erfreuende (Conzelmann, TWNT).
Das Verb dazu ist chaírein: „sich freuen“.

„Charis“ konnte im Lateinischen mit „venus“ übersetzt
werden (Kerényi, 1988); „venus“ heißt „Liebe“ oder
„Schönheit“. Die Göttin Venus ist die Göttin der Liebe und
Schönheit. Das verweist darauf, dass die Chariten „gleich-
sam eine dreifaltige Aphrodite“ darstellen (ebd. S.80),
denn die römische Venus ist identisch mit der griechi-
schen Aphrodite. Die drei Chariten oder Grazien waren al-
so Symbol der höchsten Idee der Liebe. Als solche bilden

sie den Gegensatz zu den drei Erynien. Das sind die Göt-
tinnen des Zorns und der Rache. Sie sind auch das Gegen-
teil der Vernunft, weswegen sie „die Rasenden“ (maniai)
genannt werden. Die Chariten sind jung und schön, die
Erynien sind uralt und sehr hässlich. Sie riechen furcht-
bar und aus ihren Augen trieft Gift. Statt Haaren wachsen
auf ihren Häuptern Schlangen. Ihr Reden ist ein Gebrüll,
oder sie bellen, Bluthunden gleich, die nicht von ihrer
Fährte lassen. Zuhause sind sie in der Unterwelt.

Friedrich Schiller (1759-1805) beginnt seine Schrift
„Anmut und Würde“ mit einer Auslegung des Mythos von
Venus und den Grazien (Schiller, 2003a). Charakteristisch
für die Grazien ist ihre Grazie. Grazie ist Anmut. Sie ver-
sinnbildlichen eine schwebende, tänzerische Leichtigkeit.
Venus  ist die Schönheit selbst, während die Grazien ihre
Schönheit nicht in sich selbst tragen, sondern aus der Re-
sonanz zu Venus beziehen. Venus hat einen Gürtel. Durch
die Kraft des Gürtels teilt sie ihre Schönheit mit.

Anmut ist nicht reine Schönheit, aber sie empfängt von
der Schönheit Liebenswürdigkeit. Das Liebenswürdige ist
ihre schöne Bewegung. Wie schön die Grazien an sich äu-
ßerlich sind, ist unwesentlich, aber sie bewegen sich
schön und das macht sie auch schön. Die schöne Bewe-
gung ist Ausdruck ihrer schönen Seele, und die ist schön
durch ihr Resonanzverhältnis zur göttlichen Liebe. Für
diese Verbindung steht das Gürtelsymbol. Auch im Neuen
Testament ist vom „Band der Liebe“ die Rede.

„Wo also Anmut stattfindet“, sagt Schiller, „da ist die
Seele das bewegende Prinzip, und in ihr ist der Grund von
der Schönheit der Bewegung enthalten“ (ebd., S.73f).

Seneca und die Grazien
Der stoische Philosoph Lucius Annaeus Seneca (1-65)

widmete den „Wohltaten“ ein ausführliches Werk (Sene-
ca, 1995a). Die Bücher Senecas haben bis in die Neuzeit
einen starken Einfluss auf die Entwicklung des Humanis-
mus gehabt, aus gutem Grund.

„Wohltat“ heißt auf Lateinisch beneficium. Das kann
aber auch mit „Gnade“ und „Gunst“ übersetzt werden.
Was Seneca beschreibt, ist eine Gnade, die ganz in der
Gunst aufgeht. Ihr fehlt alles Demütigende einer herablas-
senden Zuwendung. Im ersten der sieben Teilbücher von
De beneficiis kommt auch er auf die Grazien zu sprechen.
Er fragt, warum es drei sind und warum sie sich einander
an den Händen halten und lachen, mit gelöstem und
durchsichtigem Gewand. Man sage, „eine sei es, die Wohl-

Hans-Arved Willberg
Wohltat, Gunst und Dank bei Seneca

Abstract

Gnade wird traditionell in der Religion als göttliche Herablassung beschrieben, was sich auch vielfach in den zwischen-
menschlichen Paradigmen von Gnade abgebildet hat. Der Stoizismus hat das Phänomen der Gnade hingegen im Sinne ei-
ner gleichwertigen Wechselseitigkeit des Gebens und Nehmens dargestellt, in hoher Übereinstimmung mit den paritäti-
schen Modellen von Liebe und Barmherzigkeit, die sich vornehmlich in der christlichen Ethik herausgebildet haben. Die-
ser Beitrag stellt die Entsprechung dazu bei Seneca vor, wie sie auch, etwa bei Friedrich Schiller, in den neuzeitlichen
Humanismus eingegangen ist.

Abbildung 1:
Botticellis Grazien auf dem Gemälde „Primavera“



 Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2023 2/1                                                                                             H.A. Willberg, Wohltat, Gunst und Dank bei Seneca

10

tat erweist, eine zweite, die sie entgegennimmt, eine drit-
te, die sie erwidert“ (Ebd., S.109). Und warum „jener Rei-
gen der mit angefaßten Händen im Kreistanz sich bewe-
genden Grazien? Deswegen, weil die Reihenfolge der
Wohltat, wenn sie von Hand zu Hand geht, dennoch wie-
der zum Gebenden zurückkehrt und es den Anblick des
Ganzen verdirbt, wenn sie an irgendeiner Stelle unterbro-
chen worden ist - in höchstem Grade schön, wenn sie den
Zusammenhang wahrt und die Rollen im Wechsel einhält“
(ebd.). „In dir selbst dreht sich der Kreis; indem du emp-
fängst, gibst du, indem du gibst, empfängst du“ (ebd.,
S.397).

Es gab christliche Gelehrte, die der Ansicht waren, Se-
neca habe seinen Zeitgenossen Paulus persönlich gekannt
und sei ein heimlicher Christ gewesen. Sogar die Trini-
tätslehre könne man in seinen Schriften erkennen (Se-
venster, 1961). Ersteres ist nicht unmöglich (Sørensen,
1995), aber unbewiesen, und aus Seneca einen Christen
zu machen, der auch noch zentrale Dogmen der Christen
verbreiten wollte, ist zuviel des Guten. Aber diese Sätze
stehen wirklich in schönem Einklang mit der Dreieinig-
keitslehre, so wie sie sich in der syrischen Theologie aus-
gestaltete, bevor im 4. Jahrhundert das Basisdogma des
Christentums daraus wurde. Es setzte sich eine hierarchi-
sche Vorstellung der Dreineinigkeit durch: Gott Vater ist
der Oberste, unter ihm der Sohn, und unter beiden der
Heilige Geist, der von ihnen ausgeht wie der Atem. Syri-
sche Kirchenväter legten hingegen Wert auf die vollkom-
mene Einheit der göttlichen Erscheinungsweisen. Man hat
diesem Modell den Begriff „Perichorese“ gegeben, das
heißt „gegenseitige Durchdringung“. Am schönsten ist die
Perichorese mit dem so genannten „Dreischneuß“ in goti-
schen Spitzbogenfenstern dargestellt (Abbildung 2). Die
drei „Fischblasen“ erinnern an einen graziösen Reigen-
tanz. Hier ist alle Über- und Unterordnung aufgehoben.
Die Perichorese ist ein reines Wechselspiel des liebevollen
Gebens und Nehmens, Gnade als reine Gunst, pure, selbst-
lose gegenseitige Wohltat.

„Die Mienen sind heiter, wie sie zu sein pflegen, wenn
man Wohltaten erweist oder entgegennimmt“, meditiert
Seneca über die Grazien, „an ihnen, so gehört es sich, gibt
es nichts Gebundenes noch Erstarrtes: daher tragen sie
gelöste Gewänder; durchsichtige aber, weil sie die Wohl-
taten sehen lassen wollen“ (Seneca, 1995a, S.109).

Dieses Modell des freundlichen Gebens und Nehmens
ist Senecas gesellschaftliches Ideal. Das müsse als wesent-
liches Ferment in den gesellschaftlichen Diskurs hinein,
weil ein solches Miteinander und Füreinander „die
menschliche Gesellschaft am meisten zusammenhält“
(ebd., S.113). Die römische Gesellschaft ist nach Senecas
Überzeugung krank. Das  Miteinander und Füreinander
der Grazien steht dem als Symbol gesellschaftlicher Ge-
sundheit gegenüber. Davon bestimmt zu sein, einander
wohlzutun, entspricht der eigentlichen menschlichen Na-
tur. Einen Menschen, „der das Gefühl für Wohltaten verlo-
ren hat“, nennt Seneca krank und elend.

Wohltun und Wohlwollen
Beneficere, wohl zu tun, hat zur Voraussetzung das be-

nedicere, was eigentlich „Gutes sagen“ heißt, aber als
„segnen“ in den christlichen Sprachgebrauch eingegangen
ist. Authentisch ist das segnende Wohlreden nur, wenn es

aus Wohlmeinen kommt, also dem wohlwollenden Denken
über die andere Person. Ich sage segnend Gutes über dich,
weil ich gut über dich denke. Senecas Theorie des Wohl-
tuns spricht nicht explizit vom Segnen, aber implizit von
nichts anderem als der segnenden Haltung in Tat und
Wort.

„Gewiß, um dankbar zu sein, muß ich dasselbe tun
wollen, was jener, um eine Wohltat zu erweisen, tun muß-
te“ (ebd., S.459). Das Wohlwollen verbindet Geber und
Empfänger und damit Gunst und Dank.  Für das Wohlwol-
len verwendet Seneca das Wort benevolentia. Er stellt
fest, dass jedes wahre beneficium „ein Band auf Gegensei-
tigkeit ist und zwei Menschen miteinander verbindet“
(ebd., S.519). Sowohl im Griechischen als auch im Lateini-
schen ist die Wechselseitigkeit auch sprachlich evident.
Eucharistia, das durch die „Eucharistie“ vertraute griechi-
sche Wort für Dank, meinte ursprünglich dasselbe wie
Gunst, die Bedeutung hat sich dann nur zur Seite der
Gunst des Empfängers verlagert. Im Lateinischen ist gra-
tia als „Gnade“ und „Gunst“ Synonym für beneficium,
heißt aber gleichermaßen auch „Dank“. Senecas Abhand-
lung legt dar, warum das so ist.

Er übernimmt von Chrysipp,  einem der Väter des Stoi-
zismus, das gegenseitige Zuwerfen eines Balls als Bild  für
die Dynamik der gratia. Was als Dank zurückgeworfen
wird, ist nicht derselbe Gegenstand wie bei finanziellen
Schulden, sondern eine anmutige Geste, in der benedictio
und benevolentia Ausdruck finden, gestaltet durch die Em-
pathie für das, was dem ursprünglichen Geber Freude
macht. Die Wohltat wird „auf eine Weise erwiesen, auf ei-
ne andere vergolten“ (ebd., S.231). „Sofort umgekehrt ein
anderes zu schicken und ein Geschenk mit einem Ge-
schenk gegenstandslos zu machen“, nennt Seneca sogar
„eine andere Art von Zurückweisung“ (ebd., S.373). Das
wäre somit den Ballspielen zuzuordnen, bei denen das Re-
tournieren dazu dient, auf Kosten des Gegenübers einen
Vorteil zu gewinnen.

Außerdem unterscheidet sich der Vorgang vom Ball-
spiel dadurch, dass das wohlwollende Geben dem andern
die Freiheit lässt, nicht gleich wieder etwas zurückzuge-
ben oder auch gar nicht. Man soll sich der erwiderten

Abbildung 2:
Dreischneuß in der Kirche von Burgbernheim



 H.A. Willberg, Wohltat, Gunst und Dank bei Seneca                                                                                             Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2023 2/2

11

Wohltat nicht verschließen, „aber man darf sie nicht ein-
treiben“ (ebd., S.117).

Seneca betont immer wieder, dass die gratia und das
beneficium nichts Geschäftliches an sich haben. „Schäbi-
ger Wucher ist es, eine Wohltat als Ausgabe zu buchen“
(ebd., S.105). Eine Wohltat ist kein Darlehen, sondern ein
Geschenk. Aus Sicht des Wohltäters kann darum der Emp-
fänger nicht in seiner Schuld stehen. „Wert ist, enttäuscht
zu werden, wer an das Wiederbekommen dachte, wäh-
rend er gab“ (ebd., S.101). Besonders schimpflich ist es,
„eine Wohltat um irgendeiner anderen Sache willen zu er-
weisen, als damit sie erwiesen worden ist. Denn wenn wir
in der Hoffnung, unsererseits etwas zu erhalten, schenk-
ten, gäben wir gerade den Reichsten, nicht den Würdig-
sten; so aber ziehe ich dem unverschämten Reichen den
Armen vor“ (ebd., 293). Umgekehrt kann von Dankbarkeit
nicht die Rede sein, wenn „das ‚Annullieren‘ von Wohlta-
ten“ stattfindet, „ein überaus verderblicher Vorgang“
(ebd., S.115).

In der schon damals of-
fenbar ausgefeilten Büro-
kratie des Absicherns ge-
währter  Gunst  sieht  Sene-
ca ein „schimpfliches Be-
kenntnis des Menschenge-
schlechts zu Betrug und
allgemeiner Schlechtigkeit“
(ebd., S.239) und bringt es
mit der Habsucht in Verbin-
dung. Es zeugt von Miss-
trauen. Die Kultur der Gra-
zien ist hingegen ganz von
Vertrauen bestimmt.

Weil Aufrechnen und
Wohltun unvereinbar sind,
transzendiert das Wohltun
die Stände und Schichten.
Senecas Menschenbild ist
noch nicht so weit, in der
Sklaverei ein Unrecht zu se-
hen. Aber mit Nachdruck
betont er, dass die gleich-
wertige Wechselseitigkeit
des Wohltuns auch das wün-
schenswerte und mögliche
Verhältnis von Sklaven und
Herren prägen kann und
soll. Er bezeichnet das sogar als ius humanum, das heißt:
Menschenrecht! - und begründet es anthropologisch da-
mit, dass allen Mensch unabhängig von Herkunft und
Stand die Tür zur Tugend offensteht: „nicht sucht sie aus
Familie noch Vermögen, mit dem nackten Menschen ist
sie zufrieden“ (ebd., 245). „Was also? Eine Wohltat emp-
fängt ein Herr von seinem Sklaven? Nein, ein Mensch von
einem Menschen“ (ebd., S.253).

Natürlich wünscht sich jeder dankbare Resonanz auf
sein Wohltun, aber er verdirbt es, wenn er sich insgeheim
von der Erwartung bestimmen lässt, Dank und Anerken-
nung dafür zu ernten. Sonst degradiert er den Empfänger
als Mittel zum Zweck seiner Selbstpräsentation. „So wirst
du einen Menschen nicht retten im Dunkel?“ fragt Seneca
den, der das bezweifelt (ebd., S.159). Teil der Demut des
Gebens ist also auch die Bereitschaft dazu, als Geber über-

haupt nicht gesehen zu werden. Ferner ist Teil der Demut,
sich nicht einzubilden, der einen oder anderen Hilfe we-
gen Retter des andern als Person zu sein und ihr somit die
Bürde hoher Verpflichtung aufzuerlegen. „Wenn du mich
gerettet hast, bist du nicht deswegen schon ein Retter“
(ebd., 181).

Geworfen werden muss der Ball so, dass auch das
Empfangen eine Wohltat ist. Deswegen kommt es nicht
nur darauf an, was ich gebe, sondern auch wie ich die Ga-
be vermittle. Ich mache dir nur eine Freude, wenn auch
schon das Annehmen der Gabe eine Freude ist.

Für die Wohltat des Gebens gilt genau wie für die
Wohltat des Erwiderns, dass die erwiesene Freundlichkeit
nicht im äußeren Wert der Gabe oder Geste liegt, sondern
in der Gesinnung. „Oft ist nämlich auch, wer Dank abge-
stattet hat, undankbar, und wer ihn nicht abgestattet hat,
dankbar“ (ebd., S.331). Es geht im Wechselspiel der Grazi-
en überhaupt nicht um Äquivalente. Hier wird nichts auf-

gerechnet. „Erstatten lassen
sich gerade die wichtigsten
Dinge nicht“ (ebd., S.237).
Auch eine sehr bescheidene
Geste kann darum von gro-
ßem Wert sein, wenn sie von
Herzen kommt, also aus dem
Wohlwollen. Darum darf die
Geste auch ganz ohne ein äu-
ßeres Zurückgeben bleiben.
„Doch in einer schlechten La-
ge befindet sich eine Wohl-
tat, wenn einem nicht auch
bei leeren Händen dankbar
zu sein möglich ist“ (ebd.,
S.203).

Der Wert einer Wohltat
bleibt auch dann erhalten,
wenn das Gegebene verloren-
geht, denn er besteht im
Wohlwollen der gebenden
Person. „So ist nicht das eine
Wohltat, was vor Augen
kommt, sondern einer Wohl-
tat Spur und Merkmal. [...]
Was also ist eine Wohltat?
Eine wohlwollende Hand-
lung, die Freude schenkt und
empfängt, dadurch, daß sie

schenkt, zu dem, was sie tut, geneigt und aus eigenem An-
trieb bereit“ (ebd., 118f). In der Gesinnung liegt das We-
sen der Wohltat.

Schiller schreibt, dass sich die „sittliche Fertigkeit
durch Grazie“ offenbart (Schiller, 2003a, S.99). „Man
kann also sagen, daß die Grazie eine Gunst sei, die das
Sittliche dem Sinnlichen erzeigt“ (ebd., S.100). Nach Sene-
ca erweist sich die   anmutige innere Schönheit der „dank-
baren Gesinnung“ als „Selbstvertrauen [fiducia sui]“ und
„Bewußtsein wahrer Liebe [conscientia veri amoris]“ im
Gegensatz zur „Engherzigkeit [anxietas]“ des Undanks
(Seneca, 1995a, S.519).

Wenn auch der Gebende nicht erkannt zu werden
braucht, muss er doch das tatsächliche Bedürfnis der Per-
son erkennen, der seine Wohltat gelten soll. Eine Wohltat
kann nur sein, was dem andern wirklich wohl tut, also



 Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2023 2/1                                                                                             H.A. Willberg, Wohltat, Gunst und Dank bei Seneca

12

was ihm gut tut. Zum Beispiel ist Zurückhaltung gegen
Menschen geboten, die ihre Armut hervorkehren, um
davon zu profitieren. Kriterium für die Entscheidung zum
freudigen Geben ist, ob wir auch das Wohlwollen der
Empfänger erwarten dürfen.

Mit „Wohl“ ist nicht Wohlbehagen gemeint,  sondern
etwas wirklich Gutes. „Niemals wollen wir Geschenke ma-
chen, die uns zur Schande geraten können“ (ebd., S.169).
An einen notorisch undankbaren Empfänger sollte man
seine Wohltaten besser nicht verschwenden, denn es ist
damit zu rechnen, dass er „eine Wohltat empfangen zu ha-
ben bestreitet, die er empfangen hat“ (ebd., S.215). Das ist
zugleich auch Kennzeichen der Habgierigen: Sie können
nicht dankbar sein, weil sie nie genug haben. Hier hat das
Wohltun eine Grenze. Seneca markiert sie deutlich: Wenn
der habgierige Undank sogar verbrecherische Züge an-
nimmt, muss aus der gebenden Wohltat die gute Tat des
Wegnehmens werden.

Das Motiv der Wohltat liegt darin, dass sie schön ist.
Das authentische Schöne in der griechisch-römischen Phi-
losophie ist zugleich auch das Gute und Wahre; die Ideale
des Schönen, das Wahren und das Guten bilden eine drei-
dimensionale Einheit (Willberg, 2021). Es ist wie bei ei-
nem Künstler, erklärt Seneca: Er möchte eine vollkommen
schöne Statue schaffen. Dafür lebt er, das ist seine Be-
stimmung. Wenn er sein Werk vollendet hat, ist ihm das
genug, denn sein wesentlicher Lohn liegt darin, „geschaf-
fen zu haben, was er wollte“ (Seneca, 1995a, S.207). Na-
türlich möchte er gern auch darüber hinaus etwas davon
haben: Anerkennung, Ehre, Lebensunterhalt. Aber er
schafft nicht um dieser Zwecke willen. „Ein Künstler ist
auch, wem zur Ausübung der Kunst Werkzeuge nicht zur
Verfügung stehen, und nicht weniger zu singen fähig,
wessen Stimme man vor dem Getöse von Störenden nicht
vernehmen kann“ (ebd., S.331). Auch wenn es niemand
interessiert, wird er sein Werk weiter betreiben. Insofern
ist es Selbstzweck. „So ist einer Wohltat erster Gewinn
der des Bewußtseins: ihn hat erhalten, wer sein Ge-
schenk, wohin er wollte, überbracht hat; der zweite und
dritte ist der des Ruhms und der Dienste, die man einan-
der gegenseitig leisten kann“ (ebd.). „Öffentliche Meinung
und Ruf wollen wir so werten, als dürften sie nicht füh-
ren, sondern müßten folgen“  (ebd., S.523).

Im Wohlwollen liegt das Motiv der Wohltat, dann näm-
lich, wenn ich meine Wohltat von Herzen gern tun will
und somit zu einem Geber werde, der „eine Wohltat zu
empfangen meinte, obwohl er sie erwies“ (ebd., S.121),
weil es ihm einfach Freude macht, andern Freude machen
zu können. Damit blendet Seneca nicht aus, dass natürlich
das Motiv der Wohltat auch in der Not des andern liegen
kann: „Wer eine Wohltat erweist, was nimmt er sich vor?
Zu nutzen dem, dem er sie erweist, und ihm eine Freude
zu machen“ (ebd. S.203). Aber der Nutzen für den andern
ist für ihn ein weiteres, wenn auch eng verwandtes The-
ma mit einem eigenen Begriff: Er sagt clementia dazu, das
ist eigentlich „Milde“ oder „Sanftmut“. Seneca hat ein
Buch mit dem Titel De clementia für seinen damals erst
18jährigen Zögling Nero geschrieben, der bereits den Kai-
serthron bestiegen hatte. Senecas Plädoyer für die clemen-
tia meint Verzicht auf unnötige Strenge und Gesetzlich-
keit, Zurückhaltung, Großzügigkeit, Nachsicht und Rück-
sicht, insbesondere auf die Nöte der Untertanen, mithin
ein verantwortliches Urteilen und Handeln, das die Per-
spektive des Volks versteht und ihr entgegenkommt.

Die Demut des Wohltuns

Clementia  ist semantisch näher als beneficium bei
dem, was wir gemeinhin unter Gnade verstehen, und be-
inhaltet dabei auch den Aspekt des Verzeihens. Verzeihen,
Nachsicht, Rücksicht und Respekt, so wie Seneca in De cle-
mentia das beschreibt, deckt sich allerdings inhaltlich zu
weiten Teilen mit seiner Sicht des Wohltuns. Der Grund
ist einfach: Immer geht es um dieselbe Haltung.

In der christlichen Ethik erwächst die Haltung der
Barmherzigkeit aus der Wurzeltugend Demut. Explizit ist
von der Demut bei den nichchristlichen Römern wenig die
Rede, inhaltlich aber durchaus viel, was besonders dort
unmittelbar hervortritt, wo der Hochmut gegeißelt wird.
Bei Seneca findet sich das oft, auch in De beneficiis. So we-
nig Geschäftliches zur Wohltat passt, so wenig auch alles
Demütigende, heißt es dort. Das Demütigende einer an-
geblichen Wohltat erübrigt den Dank, denn demütigendes
Wohltun entstammt dem Hochmut. „O Hochmut, einer
vom Glück begünstigten Stellung törichtstes Übel! Wie er-
freut es, von dir nichts entgegenzunehmen! Wie verwan-
delst du jede Wohltat in eine Beleidigung!“ (Seneca,
1995a., S.163).

Die  Wohltat hat nicht den Zweck, sich Freunde zu ma-
chen, gleichwohl ist sie aber ein Akt der Freundschaft, der
auch Freundschaft stiftet. Ihr Ziel ist Liebe. Darum achtet
sie darauf, jedes demütigende Gefälle zu vermeiden. Das
braucht viel Taktgefühl. Es gilt zum Beispiel, einer peinli-
chen Bitte möglichst zuvorzukommen und den bedürfti-
gen Empfänger nicht unnötig warten zu lassen. „Ein be-
schwerliches Wort ist es, ein belastendes, mit gesenktem
Blick sagen zu müssen: ‚Ich bitte.‘ Das mußt du ersparen
einem Freund und jedem Menschen, den du zum Freund
machen willst, indem du dich um ihn bemühst“ (ebd.,
S.145). Dies ist in der Tat eine freundliche Einladung zur
Demut.

Das Zuvorkommende der Wohltat nennt Seneca „prae-
venire“, hiervon kommt der Begriff „Prävention“. Alles
Wohltun soll darauf ausgerichtet sein, Notlagen, wenn
möglich, gar nicht erst aufkommen zu lassen.



 H.A. Willberg, Wohltat, Gunst und Dank bei Seneca                                                                                             Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2023 2/2

13

ln der Gesinnung liegt der Keim für das gesellschaft-
lich gesunde menschlich Große, das dann auch äußerlich
als solches in Erscheinung treten kann. Seneca veran-
schaulicht das mit den Bildern von Quelle und Strom so-
wie von Wurzel und Baum. So wie die Demut Wurzel der
Dankbarkeit ist, entsteht aus der Wurzel des Hochmuts
die Undankbarkeit. Hochmut bewirkt „die Selbstüber-
schätzung und die dem menschlichen Wesen eingeborene
Fehlhaltung, sich und das Seine zu bewundern, oder die
Habgier oder Mißgunst“ (ebd., S.193). „Sieh, wie die uner-
meßlichen Begieren der Menschen stets gieren und for-
dern; nicht wirst du dich wundern, daß dort niemand ver-
gilt, wo niemand genug erhalten hat“ (ebd., S.581). Die
Undankbarkeit der Habsucht folgt aus ihrer Unersättlich-
keit, die Undankbarkeit der Missgunst aus dem Verglei-
chen. Missgunst heißt invidia und dieses Wort ist beson-
ders in seiner Bedeutung „Neid“ bekannt, daher kommt
auch das englische „envy“. Die Menschen versteigen sich
dazu, „die Natur zu hassen, daß wir unterhalb der Götter
stehen, daß wir nicht mit ihnen auf gleicher Stufe stehen“
(ebd., S.199).

Dem Konkurrieren aus Neid und Missgunst stellt Sene-
ca den schönen Wetteifer des Wohltuns entgegen. Die Tu-
gend ist „auf Ruhm aus und wünscht die vor ihr Stehen-
den zu übertreffen“ (ebd., S.281). Nichts ist großartiger,
als wenn der Sohn eines Wohltäters sagen kann: „Meinen
Vater habe ich in Wohltaten übertroffen“ (ebd., S.281).
Das freut den Vater nicht weniger als den Sohn.

Ganz konkret um die Demut geht es bei den Stoikern
immer dort, wo sie daran erinnern, sich um der realisti-
schen Selbsterkenntnis willen nicht über andere zu erhe-
ben. „Gefehlt haben wir alle“, schreibt Seneca dem jungen
Kaiser ins Stammbuch. „Und nicht nur haben wir gefehlt,
sondern wir werden bis ans Lebensende fehlen. Auch
wenn einer so gut schon gereinigt hat seine Seele, daß
nichts ihn weiter verwirren und täuschen kann, zur
Schuldlosigkeit ist er dennoch durch Verfehlungen gekom-
men“ (Seneca, 1995b, S.41).  Das heißt:  Wir sind und blei-
ben alle unterwegs und werden immer weiter Fehler ma-
chen müssen, um daraus zu lernen. Diese bescheidene
Einschätzung der menschlichen Fehlerhaftigkeit, in die
sich der Autor stets selber einschließt, ist typisch für Se-
neca und liest  sich durchaus ähnlich wie die paulinischen
Äußerungen über die allgemeine Sündhaftigkeit.

Besonders deutlich kommt das in Senecas Buch De ira
zum Ausdruck, das heißt: „Über den Zorn“. Darin liegt ei-
nes seiner Hauptargumente für die Unvernunft des Zür-
nens. „Alle sind wir unbesonnen und unvorsichtig, alle
unzuverlässig und meckersüchtig [queruli], ehrgeizig -
was verberge ich mit sanften Worten ein allgemeines Ge-
schwür? -, alle sind wir schlecht [mali]. Was immer daher
an einem anderen getadelt wird, das wird jeder einzelne
in seinem eigenen Herzen antreffen. Was kritisierst du je-
nes Blässe, jenes Magerkeit? Pest herrscht!“ (Seneca,
1995c, S.281) Diese Einsicht dient der Demut.  Mich als
Teil der Communio peccatorum zu verstehen, wie es
christlich heißt, der „Gemeinschaft der Sünder“ (Bonhoef-
fer, 1986), nimmt mir das Recht, mich moralisch höher
einzustufen als den andern. „Was hebt auf den Zorn des
Weisen?“ fragt Seneca. „Die Menge der Fehlenden“ (ebd.,
S.167). Alle sind da eingeschlossen, auch der Weise selbst.
„Wenn nun auch die Klügsten fehlen, wessen Irrtum hat
nicht guten Grund?“ (ebd., S.279). Mich selbstgerecht
dem Zorn zur Rache hinzugeben beweist, dass mein Ver-
halten nicht besser ist als das meines Angeklagten. „Frem-

de Schwächen haben wir vor Augen, im Rücken
die eigenen“ (ebd., S.201).

So zu denken ist typisch für die späten Stoi-
ker zur Zeit des frühen Christentums. „Auch du
fehlst oft und bist also auch so ein Mensch“, er-
innert sich Marc Aurel (121-180), Kaiser wäh-
rend der Phase größter Machtfülle des römi-
schen Imperiums und Stoiker, in seinen überlie-
ferten schriftlichen Selbstgesprächen (Marc Au-
rel, 1995, S.140), als ihn das Fehlverhalten an-
derer irritiert und zum Zorn reizt. Er ist sich
der Gefahr bewusst, dem Unrecht mit unge-
rechten Pauschalurteilen zu begegnen. „Du bist
dessen nicht einmal gewiß, ob der oder jener
sich auch wirklich vergangen hat; denn vieles
geschieht auch unter dem Drang der Verhältnis-
se; und man muß überhaupt mit vielem zuvor
bekannt sein, um über die Handlungsweise ei-
nes andern ein begründetes Urteil abgeben zu

können“ (ebd., S.140). Um der Vernunft willen mahnt er
sich selbst zur clementia: „Hüte dich, selbst gegen Unmen-
schen ebenso zu handeln, wie sie gegen andere Menschen
tun“ (ebd., 92). Wie Seneca vergegenwärtigt er sich, in
welcher Welt er lebt, um sich nicht von der Enttäuschung
zum Zorn hinreißen zu lassen: „So oft du an der Unver-
schämtheit eines Menschen Anstoß nimmst, frage dich
alsbald: Ist es auch möglich, daß es in der Welt keine un-
verschämten Leute gibt? Unmöglich. Verlange also nichts
Unmögliches; denn eben jener Mensch ist einer von den
unverschämten, die es in der Welt geben muß“ (ebd.,
S.119).

Anmut und Würde
„So wie die Anmut der Ausdruck einer schönen Seele

ist, so ist Würde der Ausdruck einer erhabenen Gesin-
nung“, schreibt Schiller (Schiller, 2003a, S.113). Wenn es
darum geht, um der Würde willen auf die Erfüllung star-
ker Bedürfnisse zu verzichten, verwandelt sich „die schö-
ne Seele in eine erhabene“.  Indem sie sich wandelt, gibt
und löst sie sich aber nicht auf, sondern sie ist und bleibt
sinnenhafter Ausdruck der Tugend als Menschlichkeit.



 Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2023 2/1                                                                                             H.A. Willberg, Wohltat, Gunst und Dank bei Seneca

14

„Die Anmut nämlich zeugt von einem ruhigen, in sich har-
monischen Gemüt und von einem empfindenden Herzen“
(ebd., S.126). In der Erhabenheit um der Würde willen
transzendiert sich die Anmut, darum bleibt auch das Bild
der würdevollen Erhabenheit schön. Wir werden uns dar-
um „nie überreden lasssen, da an eine Tugend zu glauben,
wo wir nicht einmal Menschheit sehen“ (ebd., S.124). Die
Würde empfängt von der Anmut  „ihre Beglaubigung“ und
die Anmut von der Würde „ihren Wert“ (ebd., S.126).

In der platonisch geprägten Philosophie des Stoizis-
mus ist die honestas das höchste Gut.  Bedeutungsschwer-
punkt von honestas ist Ehre, das Wort kann aber auch,
wenn es im Zusammenhang der Tugend gebraucht wird,
die Würde meinen. Sie nimmt den Rang ein, den im Chris-
tentum die Liebe erhält, womit sie aber nicht ersetzt
wird,  sondern bestätigt, weil die Würde Kernelement der
Liebe ist, auch in der christlichen Ethik.

Dem Grundverständnis der platonischen und stoischen
Philosophie nach ist das Leitmotiv weiser und damit auch
seelisch gesunder Lebensführung nicht die äußere Ehre
wie damals und heute in aller Welt, sondern die innere
Ehre, das heißt:  Die Ehre des Gewissens. „Innere Ehre“
ist aber synonym mit „Würde“ als dem höchsten Wert,
dem die Tugend folgt und zustrebt. Innere Ehre qua Wür-
de ist innere Unabhängigkeit  und darin wahre Freiheit.

Eines der Hauptwerke von Marcus Tullius Cicero (106-
43 v. Chr.), De officiis, „Über die Pflichten“, ist die Aufbe-
reitung einer nicht mehr zugänglichen Schrift des Stoikers
Panaitios (180-110 v. Chr.), in dem sehr ausführlich die
platonische Lehre von den Kardinaltugenden systemati-
siert und ausgelegt wird. Bemerkenswert ist nicht zuletzt,
dass De officiis wiederum von dem Kirchenvater Ambrosi-
us (339-397) übernommen und zur katechetischen Grund-
lage der kirchlichen Ethik gemacht wurde; sie bildet noch
heute einen wichtigen Teil der Ethik im katholischen Ka-
techismus (Willberg, 2021). Einführend definiert Cicero,
welchem Wert die Kardinaltugenden gemeinsam ver-
pflichtet sind. Es kann sich nur um den höchsten Wert
handeln, und das ist die honestas. Alles utile, das heißt al-
le Ethik, die von Nützlichkeitserwägungen bestimmt ist,
ist der honestas untergeordnet (Cicero, 1984). Dieser
Kerngedanke durchzieht alle Ausführungen Senecas zu
Wohltat, Milde, Gnade, Gunst und Dankbarkeit. An man-
chen Stellen ist er explizit formuliert.

Die „sittlichen Dinge“, wörtlich: die Angelegenheiten
der honestas „bestehen in ihnen selbst“ (Seneca, 1995a,
S.291), weil die honestas noch höher als das Gut des Le-
bens einzuschätzen ist: „Nicht ist es ein Gut, zu leben,
sondern sittlich zu leben“ (ebd., S.271). Darum leisten wir
dem honestum „aus keinem anderen Grunde“ Folge „als
wegen seiner selbst“ (ebd. S.305). Was es jeweils bedeu-
tet, sich würdig zu verhalten, lehrt die Vernunft, die ihre
Einsicht aus der Weisheit hat.

Wenn man sich die vier Kardinaltugenden im Bild ei-
nes Vierspänners vorstellt (Pieper, 1964), ist die prakti-
sche Vernunft das Leitpferd der Entscheidungen, wohin
sein Weg führt, und das Leitkriterium ist stets die Relati-
on des Nützlichen zum Würdigen; das Nützliche hat sein
gutes Recht, solange es die Würde nicht verletzt, weder
die eigene noch die eines andern. Zweites Zugpferd des
Viergespanns ist neben der Vernunft die Tugend der Ge-
rechtigkeit. Sie zieht in Übereinstimmung mit der Ver-
nunft den Wagen immer in Richtung auf das Würdige,

weil das das Würdige auch die Grundsubstanz der Gerech-
tigkeit ist.

Gerecht zu entscheiden und zu handeln erweist sich
dem Bewusstsein als die empfundene Stimmigkeit des Ge-
wissens. „Was verschafft dir die Wohltat, wenn du sie
tust?“ fragt Seneca. „Ein gutes Gewissen“ (ebd., S.313,
315). „Schlecht handelt, wer dem Ruf, nicht dem Gewissen
gegenüber dankbar ist“ (ebd., S.521). Das gute Gewissen
ist aber nicht der Zweck der Wohltat, sondern die Bestäti-
gung ihrer Selbstzwecklichkeit. Warum erweist jemand
Wohltaten? „Damit er sie unter keinen Umständen nicht
erweist noch eine Gelegenheit zu einer Wohltat ungenutzt
verstreichen läßt“ (ebd., S.315). Man kann auch sagen:
Um der Gerechtigkeit willen geschieht die Wohltat, und
man kann damit die Gerechtigkeit als Selbstzweck definie-
ren. „Das ist nämlich des Unrechts Inbegriff: eine Wohltat
hast du vergeudet“ (ebd., S.127). Dem entspricht, dass Se-
neca als Gegenteil der Wohltat die iniuria bezeichnet: das
heißt Unrecht, Rechtsverletzung, Gewalttat und Schaden.

Selbstzweck ist für Seneca Naturzweck als das Natur-
gemäße. Es geht einfach darum, „im Einklang mit der Na-
tur zu leben“ (ebd., S.339). Ich verhalte mich nicht natur-
gemäß, weil ich damit einen anderen Zweck verfolge, son-
dern weil es recht ist, mich naturgemäß zu verhalten.
„Um ihrer selbst willen erstrebenswert“ ist darum „einer
dankbaren Seele Stimmung“ so wie es um seiner selbst
willen ein „zu vermeidenes Verhalten ist, undankbar zu
sein, da nichts in gleicher Weise die Eintracht  des Men-
schengeschlchts beeinträchtigt und zerstört wie diese
Fehlhaltung“ (ebd., S.325). Vernünftig ist das Naturgemä-
ße um seiner selbst willen. Undank ist Unvernunft. Die
Sozialität durch Undank zu zerstören, schädigt nicht nur
die Gemeinschaft, sondern auch den einzelnen Täter, weil
es unserer Natur gemäß ist, einander zu schützen und für-
einander zu sorgen. „Diese Gesellung hebe auf, und die
Einheit des Menschengeschlechts, die das Leben aufrecht-
erhält, wirst du zerstören; aufgehoben aber wird sie,
wenn du es erreichst, daß eine undankbare Gesinnung
nicht an und für sich vermieden wird, sondern weil man
ewas fürchten muß“ (ebd., S.327). Die Heilkraft der Dank-
barkeit dagegen „dehnt sich so weit aus wie das Leben“
(ebd., S.329). Selbstverständlich ist das auch sehr nütz-
lich, aber nicht, wenn der Dank und die Wohltat um des
Nutzens willen als Mittel zum Zweck eingesetzt werden.
Darum gilt: „Es nützt, dankbar zu sein: ich werde den-
noch dankbar sein, auch wenn es schadet“ (ebd., S.329).
„Nicht darf deswegen etwas nicht um seiner selbst willen
erstrebt werden, dem auch zusätzlich ein Nutzen anhaf-
tet“ (ebd., S.335). Die Würde als das höchste Gut ist A und
O der Menschlichkeit. „Nicht dem Menschen geben wir“,
kann Seneca darum zugespitzt sagen, „sondern der
Menschlichkeit“ (ebd., S.351). Das kann auch heißen, dass
Wohltat und Dankbarkeit völlig verkannt werden. Dank-
bar ist auch, „wer es nur sein will und für sein Wollen kei-
nen anderen Zeugen hat als sich selbst.“ Dankbar kann
auch sein, „wer undankbar scheint, wen die öffentliche
Meinung, eine schlechte Mittlerin, als sein Gegenteil be-
kannt gemacht hat“ (ebd., S.333).

Die würdevolle Anmut selbstzwecklicher Barmherzig-
keit hat Friedrich Schiller mit einer Parabel zum Gleichnis
vom Barmherzigen Samariter vor Augen geführt (Will-
berg, 2019). Er lässt nacheinander mehrere Reisende auf-
treten, die sich dem Schwerverletzten am Wegrand, der



 H.A. Willberg, Wohltat, Gunst und Dank bei Seneca                                                                                             Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2023 2/2

15

unter die Räuber gefallen ist, auf sehr unterschiedliche
Weise nähern. Der erste will sich durch eine Spende frei-
kaufen. Der zweite meint, in diesem Notleidenen einen
potenziellen Geschäftspartner zu erkennen. Der dritte re-
agiert mit gezwungenem Mitleid, das in Wirklichkeit
Selbstmitleid ist. Der vierte sieht sich als großartigen
Gönner von oben herab.

Um seiner Würde willen schickt der Hilfsbedürftige al-
le fort. Aber, Gott sei Dank, es kommt auch noch ein fünf-
ter des Wegs, beladen mit  einem schweren Bündel. Schil-
ler beschreibt ihn so (Schiller, 2003, S.28-31):

„Sobald der Wanderer ihn ansichtig wird, legt er
seine Bürde nieder. Ich sehe, fängt er aus eigenem
Antriebe an, daß du verwundet bist und deine Kräf-
te dich verlassen. Das nächste Dorf ist noch fern,
und du wirst dich verbluten, ehe du davor an-
langst. Steige auf meinen Rücken, so will ich mich
frisch aufmachen und dich hinbringen. - Aber was
wird aus deinem Bündel werden, das du hier auf
freier Landstraße liegen lassen mußt? - Das weiß
ich nicht, und das bekümmert mich nicht, sagt der
Lastenträger. Ich weiß aber, daß du Hilfe brauchst
und daß ich schuldig bin, sie dir zu geben.“

„Besinne Dich, warum die Handlung des Lastträgers
schön ist“, fragt Schiller nun. Ja, warum? Weil sie stimmig
ist. Weil er ganz in der Gegenwart ist. Weil er sein Herz
bewegen lässt von dem, was er sieht. Weil es anscheinend
seinem Charakter entspricht, wie er sich benimmt; man
hat den Eindruck, dass er ganz bei sich ist. Es ist ihm
selbstverständlich, so zu handeln. Weil er kein Drama aus
seiner Wohltat macht.

Es ist würdevoll und anmutig zugleich, es ist die Reso-
nanz der Grazie, und so kann es auch bei uns Resonanz
finden und das Herz bewegen.

So zieht die Gnade ihre Kreise.

Quellenverzeichnis

Bonhoeffer, D. (1986). Sanctorum Communio: Eine dogmatische
Untersuchung zur Soziologie der Kirche. Hg. J. v. Soosten.
Dietrich Bonhoeffer Werke (DBW). Hg. E. Bethge, E. Feil
et.al., Bd. 1. München: Christian Kaiser.

Cicero, M.T. (1984)., De officiis: vom pflichtgemäßen Han-
deln,.Lat. u. deutsch. Übersetzt, kommentiert u. hg. v. H. Gu-
nermann. Durchgesehene u. verbess. Aufl. Stuttgart: Philipp
Reclam jun.

Kerényi, K. (1988). Die Mythologie der Griechen, Bd. 1: Die Göt-
ter- und Menschengeschichten. 10. Aufl. Deutscher Taschen-
buch Verlag: München.

Pieper, J. (1970). Das Viergespann: Klugheit - Gerechtigkeit - Tap-
ferkeit - Maß. Freiburg, Basel, Wien: Herder.

Schiller, F. (2003a). Anmut und Würde. In: Schiller, F. Kallias
oder über die Schönheit. Über Anmut und Würde. Hg. K.L.
Berghahn. Stuttgart: (Philipp Reclam jun., 67-136.

Schiller, F. (2003b). Kallias oder über die Schönheit: Fragment
aus dem Briefwechsel zwischen Schiller und Körner. In:
Schiller, F. Kallias oder über die Schönheit. Über Anmut und
Würde. Hg. K.L. Berghahn. Stuttgart: (Philipp Reclam jun., 5-
65.

Seneca, L.A. (1995a). De Beneficiis:  Über die Wohltaten, in: Se-
neca, L.A. Philosophische Schriften, Bd. 5.  Lat. u. Deutsch,

Sonderausgabe. Lat. Text v. F. Préchac, Hg. M. Rosenbach.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 95-593.

Seneca, L.A. (1995b). De Clementia:  Über die Milde, in: Seneca,
L. Annaeus, Philosophische Schriften, Bd. 5.  Lat. u. Deutsch,
Sonderausgabe. Lat. Text v. F. Préchac, Hg. M. Rosenbach.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1-93.

Seneca, L.A. (1995c). De ira: Über den Zorn, in: Seneca, L. An-
naeus, Philosophische Schriften, Bd. 1: Dialoge I-VI. Lat. u.
Deutsch, Sonderausgabe. Lat. Text v. A. Bourgery u. R. Waltz,
Hg. M. Rosenbach, übers., eingel. u. mit Anmerk. versehen v.
M. Rosenbach. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft,  95-311.

Sevenster, J.N. (1961). Paul and Seneca, Supplements to Novum
Testamentum, Hg. C. Van Unnik, Bd. 4. Leiden: E.J Brill.

Sørensen, V. (1995). Seneca: Ein Humanist an Neros Hof. Aus d.
Dän. übers. v. M. Wesemann. 3. Aufl. München: C.H. Beck.

Willberg, H.A. (2019). Das ganze Ja zum Leben: Christliche Spiri-
tualität der Achtsamkeit. Kevelaer: Butzon & Bercker.

Willberg, H.A. (2021). Philosophie der Lebensbejahung: Die plato-
nischen Kardinaltugenden als Grundstruktur seelisch gesunder
und spiritueller Selbstverwirklichung. Berlin: Peter Lang.

Abkürzung:

ThWNT Kittel, G. (Hg.) (1990). Theologisches Wörterbuch
zum Neuen Testament. Bd. 1-10/2. Studienausga-
be, unveränd. Nachdruck. Stuttgart, Berlin, Köln:
W. Kohlhammer.

Der Autor

Dr. phil. Hans-Arved Willberg ist Theologe, Philosoph und promo-
vierter Sozial- und Verhaltenswissenschaftler. Seit vielen Jahren
arbeitet er als Praktiker in Seelsorge, pychologischer Beratung,
Coaching und Seelsorgeausbildung. Seit 2022 betätigt sich als
Wissenschaftlicher Mitarbeiter am internationalen Forschungsin-
stitut für Spiritualität und Gesundheit (FISG).



Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2023 2/2                                           C. Neddens, Gnade: Theologische Ambivalenzen und ihre therapeutische Relevanz

16

In den USA ist schon länger „grace“, also „Gnade“, Ge-
genstand empirischer Forschung. Dabei dient dieser Be-
griff als Container für ein Spektrum an Erfahrungen, die
sich vorläufig als Erlebnis einer überschwänglichen Gabe
charakterisieren lassen. Welche Rolle, so wird gefragt,
spielen solche Erfahrungen im therapeutischen Prozess?
Und ist das Phänomen oder Konzept der „Gnade“ nur im
religiösen Kontext plausibel zu machen – oder „funktio-
niert“ es auch säkular? Tatsächlich könnte die Frage nach
„Gnade“ im therapeutischen Kontext eine Reihe interes-
santer Forschungen ermöglichen – wenn sie methodisch
angemessen angegangen wird.

1.  Was meinen wir, wenn wir von »Gnade«
sprechen...

Wie zu erwarten begegnet der Begriff „Gnade“ im deut-
schen Sprachgebrauch in unterschiedlichen Lebenszusam-
menhängen.

(1) Zunächst erinnert er politisch an überwundene feuda-
le Machtverhältnisse: Man sprach vom „Gottesgnaden-
tum“ und von der „gnädigen Frau“ und bezeichnete damit
die unverrücklich asymmetrischen sozialen Beziehungen
im Ständestaat, in dem einem jeden von Gott ein Platz
und eine soziale Rolle zugewiesen zu sein schien. Eine
niedrig gestellte Person konnte gegenüber einer höher ge-
stellten nicht einfach auf ihr Recht und auf Verfahrenssi-
cherheit pochen, sondern war häufig genug deren Gnade
ausgeliefert. Damit klingt bereits der zweite Verwen-
dungsbereich an, die Sphäre des Rechts.

(2) Hier zeigt sich unmittelbar: Gnade ist gewissermaßen
ein Gegenbegriff zum Recht. Wo jemand Rechte hat, da
geht es nicht um Gnade. Gnade ist „exlex“, ist jenseits des
rechtmäßig Zustehenden angesiedelt.

(3) Hinsichtlich des sozialen Miteinanders wird der Be-
griff gebraucht, um eine Haltung der Gelassenheit, Barm-
herzigkeit oder Großzügigkeit zu beschreiben, dass je-
mand zum Beispiel „gnädig“ mit sich oder mit anderen
umgeht, also über Fehler und Unzulänglichkeiten hinweg-
zuschauen vermag.

(4) Im Blick auf menschliche Veranlagungen gebrauchen
wir den Begriff häufig synonym zu „Gabe“. Wir sprechen
zum Beispiel von einer „begnadeten“ Musikerin.

(5) Und schließlich begegnet der Begriff im christlich-reli-
giösen Kontext und bezeichnet Gottes Handeln jenseits
menschlicher Verdienste als etwas, das dem Menschen ge-
schenkweise gewährt wird. Dabei können wir auch hier
zwischen einem Sprachgebrauch, der unspezifisch und all-
gemein den Empfang einer Gabe meint („Herr, deine Gna-
de ist täglich neu“), und einem, der eher die Unverdient-

heit dieser Gabe hervorhebt, unterscheiden („Gott sei ihm
gnädig im Gericht“).

Ganz in diesem Sinne wird auch im Grimmschen Wör-
terbuch ein zweifacher Wortgebrauch unterschieden.1
„Gnade“, das meine zum einen eine barmherzige Zuwen-
dung eines Höhergestellten einem Geringeren gegenüber,
etwa eines Reichen zu einem Armen, eines Siegers zu ei-
nem Besiegten. „Gnade“ könne aber auch das Erbarmen
gegenüber einem Missetäter als Gegensatz zu „Recht und
Gesetz“ meinen, wenn derjenige, der im Besitz der Gewalt
ist, nicht nach dem Recht Strafe übt, sondern Gnade wal-
ten lässt. So gebraucht der Reformator Erasmus Alber die
erstgenannte Wortverwendung in seinen Fabeln:

„Ein Mörder in dem Rechten hat
verdient, das man ihn mit dem Rat [Rad]
richt, Ist er aber Gnaden werdt,
so richt man ihn nur mit dem Schwerdt.“2

In einem Zitat seines Zeitgenossen Ulrich Hutten gibt sich
hingegen die zweite Wortbedeutung zu erkennen:

„Umb Gnad will ich nit bitten,
dieweil ich bin ohn Schuld.“3

Doch das Konzept der „Gnade“ ist in der Moderne frag-
würdig geworden, gehören die dargestellten Wortverwen-
dungen doch zu einer inzwischen vergangenen sozialen
Wirklichkeit.4 

(1) In der Sphäre der Politik ist der Feudalstaat dem de-
mokratischen Verfassungsstaat gewichen mit seiner
grundgesetzlich verankerten Rechtsgleichheit aller Bür-
ger.5

(2) in der Sphäre des Rechts ist das Konzept der „Gnade“
nicht mehr zeitgemäß. Denn die Gnade hebelt tendenziell
die Rechtsgleichheit und Rechtssicherheit aus. Es wird in-
sofern auch gefragt, ob ein Konzept der Begnadigung, wie
es im deutschen Rechtssystem etwa durch den Bundesprä-
sidenten noch als Möglichkeit vorgesehen ist, nicht hinter
diese Rechtsprinzipien zurückfällt.6

(3) Auch im sozialen Miteinander ist zu fragen, ob die An-
erkennung des anderen nicht einer wechselseitigen Ver-
pflichtung gleich kommt7  statt einer Gnade, die in unser
Belieben gestellt ist.

(4) Und wenn wir schließlich immer seltener von „Begna-
dung“ im Sinne von „Begabung“ sprechen, setzt sich da-
mit ein naturwissenschaftlich geprägtes pragmatisches
Verständnis der Weitergabe von Erbeigenschaften durch.

(5) Diesen weltanschaulichen und gesellschaftlichen Wan-
del hat auch die theologische Reflexion zu beachten, wenn
sie das Bedeutungspotential des Begriffs „Gnade“ im heu-
tigen religiösen Sprachgebrauch auslotet. Auch theolo-
gisch wird das Konzept „Gnade“ gelegentlich problemati-

Christians Neddens
Gnade: Theologische Ambivalenzen
und ihre therapeutische Relevanz



Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2023 2/2                                           C. Neddens, Gnade: Theologische Ambivalenzen und ihre therapeutische Relevanz

17

siert, setzt es doch die Rechtlosigkeit, ja die grundlegende
Verschuldung gegenüber Gott voraus: Auch das klassische
christliche Gnadenkonzept fällt hinweg, wenn das Schuld-
konzept der Versündigung des Menschen gegen Gott für
das Lebensgefühl vieler Menschen nicht mehr passend er-
scheint.8

2.  »Gnade« als christlich-theologisches
Konzept

Die alttestamentlichen Begriffe ןֵח  (ḥen), דֶסֶח  (ḥesed)
und םּו֖חַר (raḥum) umfassen ein ähnlich weites Begriffs-
feld wie „Gnade“ im Deutschen und können je nach Kon-
text als Gunst, Gnade, Zuneigung, Barmherzigkeit,
Freundlichkeit, aber auch als Anmut und Schönheit über-
setzt werden.9 Umstritten ist in der alttestamentlichen
Wissenschaft, ob „Gnade / Barmherzigkeit“ ursprünglich
ein wechselseitiges Rechtsverhältnis innerhalb des  Sozial-
verbands bezeichnete und auf ein gemeinschaftsgemäßes
Verhalten abzielte (etwa in Form der Anerkennung der
Rechtsansprüche einer Witwe nach dem Tod ihres Man-
nes, vgl. Rut 2,13) oder ob darunter ein voraussetzungslo-
ses und unerwartetes Verhalten zu verstehen ist, das aus-
schließlich der Liebe und Güte des Gebenden entspringt
(z.B. besiegten Königen einen Platz an der Königstafel zu
gewähren; vgl. 2. Kön 25,29). Die Unterschiedlichkeit der
beiden möglichen verschiedenen Herkünfte und Konzepte
sind auch theologisch von Relevanz, bringen sie doch sehr
unterschiedliche Vorstellungen des Verhältnisses von
Mensch und Gott mit sich.

Handelt es sich bei „Gnade / Barmherzigkeit“ also um
eine wechselseitige Gabe, die ein verpflichtendes Sozial-
verhältnis des „Gabentauschs“ voraussetzt? Oder ist sie
eine reine, nicht reziproke Gabe, die einseitig und unge-
schuldet gewährt wird, wie die sogenannte biblische
„Gnadenformel“ (Ex 34,6 u.ö.: „Gnädig und barmherzig
ist der Herr…“) nahelegt, auf die in der Regel die Verhei-
ßung der Sündenvergebung und Errettung folgt? Beide
Konzepte sind zumindest möglich und bilden eine Skala
von Bedeutungsnuancen des Gnadenbegriffs, die je nach
Kontext abzuwägen sind.

Für die Frage, wie wir heute – zumal auch säkular und
zumal im therapeutischen Kontext – von „Gnade“ spre-
chen wollen, ist diese Differenz von erheblicher Relevanz:
„Gnade“ im Sinne von wechselseitigem zuvorkommendem
Verhalten und reziproker Anerkennung (als Gabentausch)
ist deutlich stärker für den säkularen Sprachgebrauch an-
schlussfähig (und sozusagen „alltagstauglich“) als „Gna-
de“ im Vollsinn unverdienter „Vergebung“ (als reiner, un-
geschuldeter Gabe).

Im Neuen Testament und insbesondere bei Paulus steht
beim Konzept der χάρις (cháris) die zweite Bedeutung im
Vordergrund: Gnade ist das unverdiente Heilshandeln
Gottes, das jeder menschlichen Initiative zuvorkommt und
allein in Gottes Treue zu seinen Verheißungen gründet.
Gott spricht den Sünder „geschenkweise“, ohne jegliche
Gegenleistung, gerecht (Röm 3,24).

Es ist wenig verwunderlich, dass in der Theologiege-
schichte immer wieder gefragt wurde, wie radikal und
einseitig die Gnade Gottes gedacht werden müsse oder ob
nicht – im Sinne der Wechselseitigkeit – von einem Mit-
wirken und Entgegenkommen des Menschen ausgegangen

werden müsse. Ein solch „synergistisches“ Konzept war in
der Alten Kirche durchaus verbreitet. Ihm widersetzte
sich Augustin mit seiner Anschauung, dass der Mensch
durch und durch Sünder und allein auf Gottes Gnade an-
gewiesen sei. In dieser Spur revolutionierte Martin Luther
die Gnadenlehre, indem er das Heil allein vom barmherzi-
gen Handeln Gottes in Jesus Christus abhängig machte:
Aus Gnade wird dem Glaubenden um Christi willen die
Sünde nicht zugerechnet, sondern die fremde Gerechtig-
keit Christi als eigene zugesprochen. Gnade ist die unver-
diente, freie Liebeszuwendung Gottes, die vom Menschen
nur dankbar empfangen werden kann und für die es keine
Gegenleistung geben kann.

Hinsichtlich des heutigen theologischen Verständnisses
von Gnade ist zum einen wahrzunehmen, dass bis in die
Gegenwart hinein das Gnadenkonzept Gegenstand der
ökumenischen Dialoge ist und intensiv diskutiert wird,
wobei es weiterhin um die die Frage geht, ob Gottes Gna-
de mit dem menschlichen Wirken zusammenzudenken, al-
so ein Konzept der Wechselseitigkeit, ist – oder ob Gnade
nur Gnade ist, wenn sie völlig einseitig und bedingungslos
ist.

Zum anderen darf nicht übersehen werden, dass in der
Moderne die Gnadenlehre theologisch mehr und mehr mit
der Idee einer universalen, allen Menschen zukommenden
Würde und Gleichheit zusammengedacht wurde. „Gnade“
konnte in diesem Sinne bei Karl Rahner als eine prinzipi-
ell allen Menschen zukommende Zugewandtheit Gottes
verstanden werden, bei Karl Barth vermittelt durch die
Erwählung aller Menschen in dem einen Menschen Jesus
Christus.

3.  Die Relevanz des Konzepts
für den therapeutischen Kontext

(1) Insgesamt ist im Blick auf die Frage nach seiner Rele-
vanz im therapeutischen Kontext erstens festzuhalten,
dass der Begriff „Gnade“ einige Verständnisschwierigkei-
ten bietet und sich nicht (oder nicht mehr) lebensweltlich
selbst plausibilisiert. Es ist erklärungsbedürftig, was mit
„Gnade“ jeweils konkret gemeint ist.10

(2) Zweitens ist nicht zu übersehen, dass „Gnade“ ein am-
bivalentes Konzept ist, das zwei unterschiedliche Verste-
henszusammenhänge unter einen Begriff fasst: Auf der ei-



Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2023 2/2                                           C. Neddens, Gnade: Theologische Ambivalenzen und ihre therapeutische Relevanz

18

nen Seite kann Gnade verstanden werden als universale,
einem jeden Menschen zukommende Gabe, was ich mit
dem Begriff „Schöpfungsgnade“ bezeichnen möchte. So
hatte der katholische Befreiungstheologe Leonardo Boff
definiert: „Gnade ist Gott als Kommunikation mit dem Ge-
schöpf als Glanz in der Welt und Schönheit im Kosmos.“11

Gnade ließe sich in diesem weiten Sinne mit dem „Ge-
fühl schlechthinniger Abhängigkeit“ zusammenführen,
von dem der evangelische Theologe Friedrich Schleierma-
cher in seiner Glaubenslehre spricht.12 „Gnade“ wäre da-
mit als ein universales Konzept des Gewährtseins des Le-
bens und der Anerkennung eines jeden Menschen be-
schreibbar, ja des Glanzes in der Welt, des Zukommenden,
Schönen und Beglückenden. Ein solches Konzept wäre
auch säkular anschlussfähig und mit allgemein-anthropo-
logischen Konzepten von „Geburtlichkeit“13  und Erfahrun-
gen von „Dankbarkeit“14  auch für einen allgemeinen the-
rapeutischen Kontext vermittelbar. Aspekte des „Unver-
dienten“ oder gar der „Schuld“ wären hier eher nicht mit-
zudenken. Ob Menschen von heute allerdings den Begriff
der „Gnade“ für diese Erfahrungen als notwendig oder
überhaupt als angemessen empfinden oder eher von „Ge-
schenk“ oder „Gabe“ sprechen würden, wäre jedenfalls zu
fragen.

Im christlichen Kontext ist der Begriff der „Gnade“ al-
lerdings radikaler verwendet worden, zumindest in der
Tradition von Paulus, Augustin und Luther. „Gnade“ be-
zeichnet hier eine unverdiente, unerwartbare und einsei-
tige Zuwendung, die eine Lebenswende bedeutet: von der
Gefangenheit zur Freiheit, von der Schuldverstrickung zur
Vergebung, von der Todesverfallenheit zum neuen Leben.
Diesen Aspekt möchte ich mit dem Begriff der „Erlösungs-
gnade“ fassen. Auch solche Erfahrungen begegnen selbst-
verständlich im therapeutischen Prozess, sind aber in ih-
rer Radikalität und in der Verknüpfung mit der Schuldthe-
matik von der allgemeineren Dimension der „Schöpfungs-
gnade“ und der „Dankbarkeit“ gegenüber Gott oder dem
Leben zu unterscheiden. Die Übergänge sind freilich flie-
ßend, denn auch im christlichen Verständnis gehören die
Dankbarkeit gegenüber dem Schöpfer und die Dankbar-
keit gegenüber dem Erlöser zusammen in dem Glauben an
den einen, trinitarischen Gott.

Diese Einheit und Differenzierung lässt sich gut anhand
zweier kleinformatiger Gemälde aus der Werkstatt Lucas
Cranachs d. J., dem „Maler der Reformation“, visualisie-
ren. Es handelt sich um zwei Tafelbilder, die aller Wahr-
scheinlichkeit nach einmal einen kleinen Klappaltar dar-
stellten, der auch auf Reisen mitgeführt werden konnte.
Links ist Jesu Kindersegnung nach Mk 10,13-16 zu sehen,
rechts die Begegnung Jesu mit der Sünderin, die er vor
der Steinigung rettet, nach Joh 7,53-8,11. Die Zusammen-
stellung der beiden Darstellungen visualisierte für den Be-
ter die überschwängliche Barmherzigkeit Gottes zu sei-
nem Geschöpf und dem Sünder.

In beiden Fällen führt die Überschwänglichkeit der
Gnade dabei zu einer spezifischen Gleichrangigkeit der
Empfänger der Gnade: nicht geburtliche Standesunter-
schiede und auch nicht die unterschiedliche moralische
Tugendhaftigkeit sind Grundlage wechselseitiger Aner-
kennung, sondern allein die Barmherzigkeit Gottes, die
das Geringe und Verlorene erwählt. „Wer unter euch ohne
Sünde ist, der werfe den ersten Stein…“ (Joh 8,7).

(3) Drittens ist beim Konzept der „Gnade“ mit zu beden-
ken, dass mit der Verwendung des Begriffs noch nicht ent-
schieden ist, ob „Gnade“ innerhalb reziproker Austausch-

verhältnisse verstanden wird (etwa als soziokultureller
„Kitt“ der Gesellschaft) oder eine wirklich bedingungslo-
se, einseitige und unverdiente Zuwendung meint. Dement-
sprechend kann das Verhältnis zwischen dem Spender
und Empfänger der Gnade eher symmetrisch (als Vertrag,
Mitwirkung, Wechselseitigkeit oder Tausch) oder eher
asymmetrisch (etwa in der Differenz von Gerechtigkeit
und Schuld) gedacht werden.

(4) Im Blick auf die empirische Religionsforschung müss-
te angesichts heutiger religiöser Pluralität natürlich auch
die interreligiöse Relevanz des Konzepts „Gnade“ berück-
sichtigt werden, was in diesem kurzen Überblick nicht
umfassend möglich ist. Konzepte und Begriffe von „Gna-
de“ werden in den unterschiedlichen Religionen jedenfalls
nicht einheitlich verwendet. Es wären also jenseits der
Begriffe eher bestimmte Phänomen-Ensembles zu be-
schreiben und zu clustern, die unterschiedlichen Erfah-
rungsebenen entsprechen. Dazu gehören etwa die Aspekte

Lucas Cranach d.J. und Werkstatt, ca. 1545–50, ca. 16x22cm, Metropolitan Museum of Art New York



Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2023 2/2                                           C. Neddens, Gnade: Theologische Ambivalenzen und ihre therapeutische Relevanz

19

der Geburtlichkeit und Geschöpflichkeit, der Erwählung
und Erlösung, der Befreiung und Erneuerung, der Verge-
bung und Versöhnung, der Rechtleitung und Hilfe.

Bei der Erarbeitung einer Methodik zur empirischen
Erforschung von „Gnade“ wären jedenfalls diese vier Dif-
ferenzierungen sorgfältig mit in Rechnung zu ziehen.

4.  Ein Blick auf die bisherige empirische
Gnadenforschung

Vor dem Hintergrund dieser theologischen Differenzie-
rungen lassen sich die bisherigen Ergebnisse in der empi-
rischen Gnadenforschung würdigen. Zugleich werden ihre
methodischen Grenzen und das Desiderat einer präziseren
Heuristik erkennbar. Denn die Ambivalenz der Gnaden-
konzepte spiegelt sich auch in der Unschärfe der Definiti-
onen im Kontext der empirischen Gnadenforschung wi-
der. Das will ich beispielhaft an dem an sich ausgespro-
chen interessanten Artikel von Robert Emmons und Peter
Hill veranschaulichen.15

(1) Die Autoren sprechen recht unbekümmert von der „Er-
fahrung von Gnade“,16 während doch „Gnade“ schon ein
reflektiertes Konzept ist, das unterschiedliche Erfahrun-
gen (wie zum Beispiel der unverhofften Gewährung weite-
rer Lebenszeit nach einer Operation, einer nicht mehr er-
warteten Schwangerschaft oder einfach des Glücks eines

prächtigen Sonnenaufgangs im Gebirge) deutet und inter-
pretiert. Andere Menschen würden solche Erfahrungen
möglicherweise unter anderen Konzepten und Begriffen
subsumieren. Sinnvoll und notwendig wäre es also, in der
empirischen Forschung sowohl nach den zugrundeliegen-
den Erfahrungen bzw. Phänomenen zu fragen als auch
nach den zur Anwendung kommenden Interpretationskon-
zepten. „Gnade“ an sich ist nicht messbar – messbar ist,
welche Erfahrungen Menschen mit ihr in Verbindung
bringen und welche Bedeutung sie dem Konzept und sei-
nen zugrunde liegenden Erfahrungen für ihr Leben ein-
räumen.

(2) Ferner werden divergente Definitionen von „Gnade“
zum Teil in ein und demselben Artikel verwendet, so dass
letztlich eine Begriffsäquivokation entsteht, durch die un-
terschiedliche Inhalte undifferenziert zusammengeführt
werden. So führen Emmons und Hill „grace“ zunächst in
einem sehr weitgefassten Sinn als „a necessary prerequi-
site for human flourishing“ ein. “We propose that grace
reflects a vital psychological need held by all people, re-
flected in the Rogerian notion of unconditional acceptance
as well as by theologian Paul Tillich in his famous sermon
The Shaking of the Foundations, in which he considered
grace to be ‘the unity of life’ and the solution to the hu-
man predicament of separation and estrangement from
self, others, and from God. Grace is more than a feeling of
acceptance, however. In grace, a person accepts the fact
that they are accepted (Ortberg, 1981). Grace could even
be thought of as sanctified acceptance (Hook & Hook,
2010).”17 Das Konzept „Gnade“ wird hier explizit allge-
mein-anthropologisch als Erfahrung gewährter Anerken-
nung und des Angenommenseins eingeführt (was dem Be-
griff der „Schöpfungsgnade“ entspräche). Wenig später
wird der Gnadenbegriff aber in einem ganz anderen Sinne
definiert: „We define grace here as a gift given uncondi-
tionally and voluntarily to an undeserving person by an
unobligated giver, the giver being either human or di-
vine.”18 Der spezifische Aspekt, Gnade nicht verdient zu
haben, ergibt sich nicht aus der Rogerschen und Tillich-
schen Fassung des Begriffs, sondern ist hier eingetragen.
Im Gegenteil: Liegt die Pointe des allgemein-anthropologi-
schen Begriffs nicht gerade darin, dass jeder Mensch auf-
grund seines Menschseins Anerkennung und Angenom-
mensein verdient hat, er also gerade nicht „undeserving“
ist? Die Anerkennung der Würde ist zumindest nach dem
deutschen Grundgesetz ein Grundrecht eines jeden Men-
schen, das eben nicht von der Gnade anderer oder des
Staates abhängig ist, sondern das Menschen einfach zu-
kommt. „Gnade“ hingegen ist – zumindest in der paulini-
schen Fassung – die Zuerkennung einer Würde, die gerade
verwirkt und verloren gegangen ist, und hat insofern mit
Vergebung zu tun.

(3) In ähnlicher Weise werden die verschiedenen Aspekte
oder Ebenen der „Erfahrung von Gnade“ in einem Aufsatz
von Tine Schellekens, Annemie Dillen und Jessie Dezutter
zwar angemessen aufgegliedert, führen aber nicht zu ei-
ner wirklichen Differenzierung des Konzepts im Blick auf
die empirische Methodik.19 Auch wenn deren Studie darin
wegweisend ist, in narrativen Analysen von persönlichen
Phänomen-Beschreibungen und nicht von vorformulierten
Gnadenkonzepten auszugehen, ist sie doch insofern eng-



Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2023 2/2                                           C. Neddens, Gnade: Theologische Ambivalenzen und ihre therapeutische Relevanz

20

führend, als explizit der Begriff „grace“ bzw. sein flämi-
sches Pendant „genade“ (und insofern dann doch ein
explizites Deutungskonzept) in den Interviews  vorgege-
ben wird.20 Zugleich wird der Gnadenbegriff aber extrem
geweitet, um möglichst unterschiedliche Aspekte zu inte-
grieren.21  Unterschieden wird schließlich zwischen religi-
ösen und nicht-religiösen Probanden, nicht aber zwischen
deren religiösen Konzepten. Hier wäre unbedingt eine
größere Offenheit in der Befragung und eine Präzisierung
der Methodik und des Sprachgebrauchs erforderlich.

5.  Weiterführende Überlegungen

(1) Grundsätzlich ist zu begrüßen, wenn in der empiri-
schen Forschung nicht nur allgemein nach Religiosität
bzw. Spiritualität und dessen Einfluss auf den therapeuti-
schen Prozess gefragt wird, sondern wenn die konkreten
Inhalte religiös-spiritueller Überzeugungen, also etwa die
Konzeptionen von „Gnade“ oder eben auch von „Ungnade“
oder „Gesetz“ differenziert in den Blick genommen wer-
den. Nicht die „Quantität“ oder „Intensität“ religiöser Prä-
gung und Praxis ist vermutlich entscheidend für Selbst-
konzept und Wohlergehen von Menschen und insofern
auch für den therapeutischen Prozess, sondern die „Quali-
tät“, also die Beschaffenheit der religiös-spirituellen
Überzeugungen.

(2) Deutlich wäre dabei zu unterscheiden zwischen einzel-
nen Phänomenen, die als Erfahrung geschildert werden,
und den Konzepten ihrer Deutung. „Gnade“ ist weder ein
Phänomen, noch ist „Gnade“ messbar. „Gnade“ ist ein
Deutungskonzept. Die Phänomene aber sind unterschied-
lich deutbar, während der Begriff „Gnade“ wiederum un-
terschiedliche Konzepte umfassen könnte. Geht zum Bei-
spiel die „Erfahrung von Gnade“ mit dem Gefühl einer
Verpflichtung oder einer Freiheit in der Lebensgestaltung
einher? Kommt die Erfahrung von „Schuld“ in diesem
Konzept vor und wie wird mit ihr gegebenenfalls umge-
gangen?

(3) Werden die grundsätzlichen methodischen Probleme
beachtet, ergeben sich eine Reihe ausgesprochen interes-
santer Fragestellungen – etwa inwiefern eigene Gnaden-
erfahrungen den therapeutischen Prozess positiv beein-
flussen und ob sie auch zu einer gnädigen Sicht auf sich
selbst und auf andere Menschen führen.

(4) Auch ließe sich die mögliche Korrelation von sozialer
und religiöser Welt in den Blick nehmen, was für kultur-
vergleichende Studien sprechen würde. Emmons und Hill
stellen die ausgesprochen interessante Frage, „whether
societies that have clearer power and status asymmetries
that create opportunities for grace may have different re-
ceptivity to grace than societies in cultural contexts that
do not have such clear or salient asymmetries. […] For in-
stance, perhaps in hierarchical societies in which people
are accustomed to receiving occasional grace from the
aristocracy people find divine grace more understandable
and acceptable.”22  Das Ergebnis auf die Frage hätte auch
theologisch erhebliche Relevanz.

Es wäre überaus wünschenswert, wenn in einer engen
interdisziplinären Kooperation die interessante Frage

nach der „Gnade“ im therapeutischen Kontext endlich
auch empirisch in einer begrifflich und methodisch vali-
den Weise bearbeitet werden könnte. Das ist immer noch
ein Desiderat der Forschung.

Anmerkungen
1 Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, Bd.
IV/I/II (1897), Sp. 3344.

2 Die Fabeln des Erasmus Alberus. Abdruck der Ausgabe von
1550, hg. v. Wilhelm Braune, Halle 1892, 195.

3 Ein neu Lied Herr Ulrichs von Hutten, entstanden 1521, in: Ul-
rich von Hutten, Deutsche Schriften, München 1970, 258.

4  Vgl. Henning Graf Reventlow, Art. Gnade – 1. Altes Testament,
in: Theologische Realenzyklopädie, Bd. 13 (1985), 459: „Inhalt-
lich ist das Verständnis des deutschen Begriffes wegen seiner
Herkunft aus einem feudalen Milieu für den modernen Leser
nicht einfach.“

5 Vgl. etwa: „Antiquiertes Majestätsrecht, das abgeschafft gehört.
Ein Plädoyer von Elisa Hoven, in: Deutschlandfunk Kultur,
22.02.2021 [https://www.deutschlandfunkkultur.de/begnadi-
gungsrecht-antiquiertes-majestaetsrecht-das-100.html;
31.12.2023].

6 Vgl. etwa: „Antiquiertes Majestätsrecht, das abgeschafft gehört.
Ein Plädoyer von Elisa Hoven, in: Deutschlandfunk Kultur,
22.02.2021 [https://www.deutschlandfunkkultur.de/begnadi-
gungsrecht-antiquiertes-majestaetsrecht-das-100.html;
31.12.2023].

7 Vgl. Axel Honneth, Kampf um Anerkennung. Zur  moralischen
Grammatik sozialer Konflikte, Frankfurt a.M. 112021; Rainer
Forst, Das Recht auf Rechtfertigung. Elemente einer konstrukti-
vistischen Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt a.M. 32014.

8 Provokativ formuliert Klaas Huizing, Schluss mit Sünde! War-
um wir heute eine neue Reformation brauchen, Hamburg 2017.

9 Vgl. zum Folgenden insgesamt Thomas Wagner, Art. Gnade /
Barmherzigkeit [https://bibelwissenschaft.de/stichwort/19676/,
31.12.2023].

10  In diesem Sinne schreibt Gottfried Bitter, Art. Gnade – VIII.
Praktisch-theologisch, in: Lexikon für Theologie und Kirche, Bd.
3 (1993), 787–789: „Auf den Begriff der Gnade wird heute (in
Predigten) zunehmend verzichtet und dieser durch Begriffe wie
‚Hand Gottes‘, ‚Liebe Gottes‘, ‚Rettung‘ oder auch ‚Befreiung
durch Menschenliebe Gottes‘ ersetzt“.

11 Leonardo Boff, Erfahrung von Gnade. Entwurf einer Gnaden-
lehre, Düsseldorf 1988, 93.

12 Vgl. Friedrich Schleiermacher, Der christliche Glaube nach den
Grundsätzen der evangelischen Kirche im Zusammenhange dar-
gestellt, neu hg. v. Martin Redeker, Bd. 1, Berlin 1960, 23.
(13) Der Begriff ist im philosophischen Denken Hannah Arendts
verankert, vgl. Hannah Arendt, Vom Leben des Geistes, München
112022, 343.

13 Der Begriff ist im philosophischen Denken Hannah Arendts ver-
ankert, vgl. Hannah Arendt, Vom Leben des Geistes, München
112022, 343.

14 Vgl. z.B. Henning Freund / Dirk Lehr, Dankbarkeit in der Psy-
chotherapie. Resource und Herausforderung, Göttingen 2020.



Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2023 2/2                                           C. Neddens, Gnade: Theologische Ambivalenzen und ihre therapeutische Relevanz

21

15 Robert Emmons / Peter C. Hill, Psychological and Theological
Reflections on Grace and Its Relevance for Science and Practice,
in: Psychology of Religion and Spirituality 9 (2017), 276–284.

16 Vgl. Emmons / Hill, Reflections, 276: „Our working hypothesis
is that humanly experienced divine grace has the capacity to pro-
foundly enhance and elevate human flourishing […]”.

17  Emmons / Hill, Reflections, 276.

16 Emmons / Hill, Reflections, 277. Vgl. a.a.O. 279: Während
zunächst “grace” mit “acceptance” gleichgesetzt wurde, wird hier
wenig später in einer Weise differenziert, wie sie meines Eracht-
ens für die “Erlösungsgnade” kennzeichnend ist: “Grace—in a
sense meaningfully different than kindness, generosity, toler-
ance, acceptance, forgiveness, and charity—requires that the pa-
tient or recipient of grace is in a position of perceived social obli-
gation in relation to the agent or extender of grace, and the agent
is acting against that perceived obligatory situation.”

19 Vgl. Tine Schellekens / Annemie Dillen / Jessie Dezutter, Expe-
riencing Grace: A Thematic Network Analysis of Person-Level
Narratives Open Theology 6 (2020), 360–373, 360, wo die Begeg-
nung mit Güte und Schönheit undifferenziert neben der unverdi-
enten Gabe von Vergebung zu stehen kommt: “The resulting the-
matic network visualizes the experience of grace in the flow of
time with (a) antecedents, grace can happen anywhere and any-
time, but difficulties often precede grace; (b) the core experience
is one of receiving an unmerited free gift in response to failure
or brokenness or as an encounter with goodness and beauty, and
this can be given by the divine or by other people and lastly (c)
consequences entails a transformation at the intrapersonal, in-
terpersonal and/or situational level.”

20 Vgl. Schellekens / Dillen / Dezutter, Grace, 364.

21 Vgl. Schellekens / Dillen / Dezutter, Grace, 368: “Grace can
happen anytime, anywhere, in any circumstances, with anyone,
but the core experience is one of being touched. This touch can
happen in an infinite number of ways, overwhelmingly and si-
lently, clearly and subtly, suddenly or growing, directly from hea-
ven or mediated by people or situations.”

22 Emmons / Hill, Reflections, 283.

Dieser Beitrag basiert auf einem Vortrag bei der Tagung
des Arbeitskreises Empirische Forschung zu Glaube, Psy-
chotherapie und Seelsorge (AeF) zum Thema »Gnade und
Vergebung« 20.-21.10.2023 in Butzbach bei Frankfurt
a.M.

Der Autor
Prof. Dr. theol. Christian Neddens ist Professor für Systematische
Theologie an der Lutherischen Theologischen Hochschule Oberur-
sel bei Frankfurt a.M. Zu seinen Forschungsschwerpunkten gehö-
ren Rechtfertigungslehre, das Verhältnis von Christologie zu An-
thropologie, Politische Theologie und Ethik sowie Kreuzestheolo-
gie.

Quellen der Zitate Kasten rechts

Bonhoeffer, D. (1984). Widerstand und Ergebung: Briefe und Aufzeichnun-
gen aus der Haft. Hg. E. Bethge. Lizenzausg. d. Chr. Kaiser Verlages, 13.
Aufl. Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn.
Epiktet (2004). Handbüchlein der Moral, Griech./Deutsch. Übers. u. hg. v.
K. Steinmann. Stuttgart: Philipp Reclam jun., 65.
Luther, M. (1996). Kommentar zum Galaterbrief 1519. Calwer Luther-
Ausgabe, Hg. W. Metzger, Bd. 10. Neuhausen-Stuttgart: Hänssler, 77 .
Schleiermacher, F. (o.J.). Predigten 1832/33. zeitgenössischer Druck, ohne
Angabe von Verlag und Jahr.

Auswahl der Zitate H.A. Willberg

Wenn dir dein Bruder Unrecht tut...
Problemverhalten als Aufgabe erkennen

„Jedes Ding hat zwei Henkel: an dem einen kann
man es tragen, an dem andern nicht. Wenn dir
dein Bruder Unrecht tut, so fasse die Sache nicht
von der Seite an, daß er Unrecht tut - denn an
diesem Henkel läßt sie sich nicht tragen -, sondern
vielmehr von der Seite, daß er dein Bruder ist und
mit dir aufwuchs, und du wirst sie anfassen, wo
man sie tragen kann.“

Epiktet (50-138)

„Auch jeder Christ kann die Pflicht haben, seinen
Bruder hart anzufassen und sich in seiner Auf-
fassung von ihm zu trennen, wenn er nur dabei die
Sanftmut und die Einigkeit des Herzens nicht
aufgibt.“

Martin Luther (1483-1546)

„Wer sich selbst so vergißt, daß er an sich nicht
weiter denkt, als nur in Beziehung auf das, was
ihm zu thun obliegt, was ihm anvertraut ist, wo-
von er Rechenschaft zu geben hat, der Alles, was
ihm im Leben begegnet, gleich viel ob es nach der
gewöhnlichen Ansicht der Menschen erfreulich ist
oder niederdrükkend, immer gleich in That umzu-
sezen sucht, und nur danach fragt, wie er es anzu-
wenden habe, wer so gesinnt ist und in diesem
Sinn immer handelt: für den giebt es niemals Fein-
de, und also auch niemals solche, über die er sich
eitel erhebt, und dann großmüthig gleichsam um
seinetwillen für sie um Verzeihung bittet.“

Friedrich Schleiermacher (1768-1834)

„Ich glaube, daß Gott aus allem, auch aus dem
Bösestem, Gutes entstehen lassen kann und will.
Dafür braucht er Menschen, die sich alle Dinge
zum Besten dienen lassen.“

Dietrich Bonhoeffer (1906-1945)



 Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2023 2/2                                                                                                                                                                       News

22

Spiritual Care als medizinische Intervention
9. Europäische Konferenz für Religion, Spiritualität
und Gesundheit Mai 2024 in Salzburg

Intervention kommt vom lateinischen „intervenire“,
was genau genommen „dazwischentreten“ heißt. Ein In-
tervention im Bereich der Medizin ist als Eingriff defi-
niert, um einen Krankheitsverlauf positiv zu beeinflussen.
Spiritual Care Interventionen sind als medizinisch verord-
nete Maßnahmen gesundheitsstrategische therapeutische
Elemente. Damit beschäftigt sich die „9th European Con-
ference on Religion, Spirituality and Health“, die vom 16.
bis 18. Mai 2024 in Salzburg stattfinden wird. Dort wer-
den bereits vorhandene Interventionskonzepte und ihre
Auswirkungen vorgestellt und diskutiert.

Für die Vorträge der Plenumsveranstaltungen konnten
internationale Fachpersonen aus verschiedenen Wissen-
schaftsdisziplinen und Tätigkeitsbereichen gewonnen
werden. Darunter sind die Professoren Tracy Balboni
(Harvard Medical School, USA), Niels Hvidt (University of
Southern Denmark, Dänemark), Harold G. Koenig (Duke
University Medical Center, USA), Stefan Lorenzl (Paracel-
sus Medical University, Österreich), Piret Paal (dito), Sil-
via Caldeira (Catholic University of Lisbon, Portugal), Ro-
giers Honders (Center for Integrative Psychiatry, Gronin-
gen, Niederlande) und Lindsay B. Carey (La Trobe Univer-
sity Melbourne, Australien).

Ein weiterer zentraler Bestandteil der Veranstaltung
sind die Symposien, in denen Forschende auch ihre eige-
nen Projekte und Befunde vorstellen können.

Es handelt sich um eine so genannte „Hybrid-Veran-
staltung“, das heißt: Man kann sich entscheiden, vor Ort
oder online teilzunehmen.

Hauptorganisator der Veranstaltung ist Dr. René Hefti
mit dem Forschungsinstitut für Spiritualität und Gesund-
heit (FISG) und dem Schwerpunkt der internationalen Ko-
ordination. Dem Organisationskomitee gehören außerdem
Prof. Dr. Arndt Büssing von der Universität Witten-Herde-
cke sowie Prof. Dr. Piret Paal und Prof. Dr. Stefan Lorenzl
vom Institut für Palliativ Care der Paracelsus Medical Uni-
versity Salzburg an. Diese Einrichtung ist der ausrichten-
de Kooperationspartner der Organisatoren.

Mitglieder des wissenschaftlichen Komitees, für das
Prof. Büssing maßgeblich verantwortlich ist, sind 12 re-
nommierte Fachpersonen aus Brasilien, USA, Portugal,
Dänemark, England, Polen, den Niederlanden, Österreich,
der Schweiz und Deutschland.

Vom 12.-15. Mai findet wie schon bei der letzten
ECRSH 2022 in Amsterdam ein Pre-Conference-Workshop
mit Prof. Harold G. Koenig statt, in Zusammenarbeit mit
europäischen Experten. Hierzu eingeladen sind alle Inter-
essenten, die sich in der Erforschung von Religion, Spiri-
tualität und Gesundheit betätigen, unabhängig von ihren
akademischen Titeln und Tätigkeitsfeldern.

Alle weiteren Veranstaltungsdetails finden Sie auf der
Website https://ecrsh.eu/ecrsh-2024.

H.A.W.

Gnade und Vergebung
AeF-Arbeitstagung Oktober 2023

Die 24. Arbeitstagung des Arbeitskreises „Empirische
Forschung zu Glaube, Psychotherapie und Seelsorge“
(AeF) fand im hessischen Butzbach statt.

Als Online-Keynote hatten wir für den Freitag Prof. Dr.
Everett Worthington (Virginia Commonwealth University,
USA) gewinnen können. Er gab uns anhand seiner und an-
derer Forschungen einen fundierten Überblick über die
Ergebnisse zu diversen Aspekten von Vergebung.

Der Samstagmorgen wurde von Dr. med. Herbert
Scheiblich mit einem Impuls zum Thema eingeleitet. Den
Reigen der Vorträge eröffnete Prof. Dr. Christian Neddens
mit seiner Analyse der „Ambivalenzen des theologischen
Konzepts der Gnade“. Dann folgte Prof. Dr. Mathias Alle-
mand (Universität Zürich) mit einem Bericht aus seinen
Forschungen im Bereich Persönlichkeitsentwicklung und
gesundes Altern, für uns mit dem Schwerpunkt „Vergeben
über die Lebensspanne“.

Zum Abschluss der Tagung wurde von Dr. René Hefti
noch eine kompakte „Übersicht über empirische Kon-
zepte und Forschungsergebnisse zur Gnade“ gege-
ben.                       

Zu den eindrücklichen Erlebnissen auf der Forschungs-
tagung gehörte auch die persönliche Forschungsleiden-
schaft, die beim Pre-Workshop am Freitag in allen vier
präsentierten Abstracts zu verschiedenen Themen in „Spi-
ritualität & Psychotherapie“ ersichtlich wurde.

Auch in den wissenschaftlichen Kurzbeiträgen zu Dok-
torarbeiten der Referenten am Samstagnachmittag zeig-
ten sich die anwesenden Nachwuchsforscher höchst enga-
giert und kompetent.

Mein Fazit: Eine durch und durch lohnenswerte For-
schungstagung mit vielen Anregungen für eigene For-
schungsprojekte und die Integration von Spiritualität in
Psychotherapie und Beratung.

Dipl.-Psych. Rainer Oberbillig

News



News                                                                                                                                                                       Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2023  2/2

23



Spiritualität und Gesundheit Dezember 2023 | Jahrgang 02 | Heft 02

„Körperliches, psychisches, soziales und spirituelles Wohlergehen“ (WHO)        „Körperliches, psychisches, soziales und spirituelles Wohlergehen“ (WHO)        


