
ISSN 2813-2955 Dezember 2024 | Jahrgang 03 |  Heft 02

Schwerpunktthema

Spiritual Care in der Hausarztpraxis

Körperliches, psychisches, soziales und spirituelles Wohlergehen (WHO)        

General Practitioner’s Perceptions of Spirituality           A. Appleby
Spirituelle Anamnese in der hausärztlichen Versorgung         C. Straßner

  Spiritual Care und der christliche Heilungsauftrag     S. Peng-Keller
Grundlagen für Spiritual Care                R. Hefti



Impressum

Herausgeber

Dr. René Hefti, Dr. Michael Ackert, Dr. Hans-Arved Willberg
Stiftung für Gesundheit, Religiosität und Spiritualität (GRS)

Weissensteinstrasse 30 | CH-4900 Langenthal
Fon +41 62 919 23 97 | E-Mail: info@stistung-grs.ch

Wissenschaftlicher Beirat

Prof. Dr. Stefan Büchi, Universität Zürich, Schweiz
Prof. Dr. Jean-Marc Burgunder, Klinik Siloah, Schweiz
Prof. Dr. Stefan Huber, Universität Bern, Schweiz
Prof. Dr. Harold G. Koenig, Duke University, Durham/USA
Prof. Dr. Samuel Pfeifer, Evang. Hochschule Marburg, Deutschland

Erscheinungsmodus und Preise

Zwei Ausgaben jährlich. Abo-Preis 20 SFR / Euro. Gratis für Gönner
der Stiftung GRS und Fördermitglieder des Netzwerks Christliche Le-
bensberatung (NCLB). Einzelpreis 12.50 SFR / Euro.

Stiftung für Gesundheit, Religiosität, Spiritualität

Die Stiftung GRS fördert interdisziplinäre Forschung auf dem Gebiet
von Gesundheit, Religiosität und Spiritualität (Spiritual Care), sowie
die Aus-, Weiter- und Fortbildung von Fachpersonen aus Medizin,
Pflege, Psychotherapie, Sozialer Arbeit und Seelsorge im Grenzgebiet
zwischen Gesundheitswissenschaften, Psychologie und Theologie. Um
aktuelle Informationen und Forschungsergebnisse mit Gesundheits-
fachpersonen und weiteren Interessierten zu teilen, hat die Stiftung
dieses Publikationsorgan ins Leben gerufen.

Forschungsinstitut für Spiritualität und Gesundheit

Das Forschungsinstitut für Spiritualität und Gesundheit (FISG) ist das
aktive Organ der Stiftung GRS. Es setzt die interdisziplinären For-
schungsprojekte in Kooperation mit Universitäten und akademischen
Institutionen um und bringt die Erkenntnisse in Aus-, Weiter- und
Fortbildung ein. Der Leiter des Forschungsinstitutes, Dr. med. René
Hesti, ist Research Fellow und Dozent an der Universität Ba-   sel und
ehemaliger Chefarzt der Klinik SGM in Langenthal. Das     For-
schungsinstitut FISG organisiert im Austrag der Stistung na-      tionale
und internationale Konferenzen. Diese dienen dem wissenschastlichen
Austausch und dem Aufbau eines internationalen Netzwerks.

Bildnachweise

Fotos privat sowie lizenzfrei aus Pixabay.com und Pexels.com.
S.13: Adobe Stockfoto 601617857, Bildungseinrichtungslizenz. Nach-
weis Gemälde Hodler S.16 auf S.19.

Die Zeitschrift „Spiritualität und Gesundheit“ wird von der
Stiftung GRS für Gesundheit, Religiosität und Spiritualität
herausgegeben. Sie publiziert qualifizierte Beiträge aus dem
interdisziplinären Forschungs- und Praxisfeld von Spiritual
Care. Gerne nimmt die Zeitschrift solche Beiträge entgegen.
Diese werden durch die Redaktion und den wissenschaftli-
chen Beirat begutachtet. Ein Peer Review Verfahren mit ex-
ternen Reviewern ist nicht vorgesehen.

Forschung auf dem Gebiet von Gesundheit, Reli-
giosität und Spiritualität (Spiritual Care) findet
bei staatlichen und wissenschaftlichen Organisa-
tion bisher kaum Unterstützung. Gleiches gilt für
Weiter- und Fortbildungsangebote für interes-
sierte Gesundheitsfachpersonen. Deshalb sind
wir auf Ihre Unterstützung angewiesen.

Konkrete Projekte und dringliche Bedürfnisse
der Stiftung GRS finden Sie am Ende der Zeit-
schrift. Gerne geben wir Ihnen dazu auch persön-
lich Auskunft (Tel. +41 62 919 23 97).

Sie haben folgende Möglichkeiten

Unterstützen Sie uns!

Wir forschen für die Gesundheit
Körperliches, psychisches

und spirituelles Wohlergehen
WHO-Definition von Gesundheit

1.  Werden Sie Gönner und unterstützen Sie die Arbeit
der Stistung mit einem jährlichen Gönnerbeitrag.
Die Höhe des Beitrages bestimmen Sie selbst (mini-
mal CHF 300). Alle Gönner erhalten die neue Zeit-
schrift, werden jährlich zu einem Gönneranlass ein-
geladen, bei dem sie Informationen zu aktuellen
Themen und den laufenden Projekten erhalten.

2.  Unterstützen Sie die Stistung GRS mit einer allge-
meinen oder projektbezogenen Spende. Aktuelle
Projekte finden Sie am Ende dieser Zeitschrift oder
auf unserer Webseite www.stistung-grs.ch.

3.  Berücksichtigen Sie uns mit einem Legat. Damit er-
möglichen Sie nachfolgenden Generationen eine op-
timale und ganzheitliche Patientenbehandlung.

Die Stistung GRS ist gemeinnützig und steuerbefreit,
d.h. Gönnerbeiträge u. Spenden sind abzugsberechtigt.

Falls Sie weitere Fragen haben nehmen Sie bitte mit
uns Kontakt auf. Wir sind gerne für Sie da:

Sekretariat Stistung GRS
Weissensteinstrasse 30 | CH-4900 Langenthal
Fon +41 62 919 23 97 | E-Mail: info@stistung-grs.ch
www.stistung-grs.ch

Unsere Kontoangaben
IBAN: CH03 0079 0016 2641 5343 6

http://www.stiﬅung-grs.ch


Editorial

Liebe Leserinnen und Leser,

die letzte Ausgabe der Zeitschrift Spiritualität
und Gesundheit für das Jahr 2024 steht ganz im
Zeichen der Spiritual Care in der Hausarztmedizin.
Dieses Thema ist nicht nur aktuell angesichts der
zunehmenden Integration des bio-psycho-sozialen
Modells in die medizinische Ausbildung, sondern
auch von zentraler Bedeutung für die Gestaltung
einer ganzheitlichen medizinischen Praxis. Haus-
ärztinnen und Hausärzte sind oft die ersten An-
sprechpersonen für Patientinnen und Patienten –
und nicht selten geht es dabei um weit mehr als
körperliche Beschwerden.

In dieser Ausgabe zeigen vier Beiträge, wie die
Integration von Spiritual Care gelingen kann. Drei
dieser Beträge (C. Straßner, S. Peng-Keller und R.
Hefti) entstammen der AGEAS-Tagung, die anfangs
November 2024 in Interlaken stattfand. Hier eine
kurze Übersicht dessen, was Sie im Heft erwartet:

Alistair Appleby liefert spannende Erkenntnisse
aus Großbritannien und untersucht, wie Spirituali-
tät in der hausärztlichen Praxis wahrgenommen
und angewandt wird. Seine Ergebnisse unterstrei-
chen die Bedeutung von evidenzbasierten Ansätzen
und der Sensibilisierung für spirituelle Bedürfnis-
se.

Cornelia Straßner stellt ihre HoPES3-Studie
vor, die zeigt, dass Spiritual Care in der Hausarzt-
medizin insbesondere älteren Patientinnen und Pa-
tienten zugutekommt. Ihre Ergebnisse deuten dar-
auf hin, dass diese Form der Begleitung die Selbst-
wirksamkeit stärkt und die Therapieaktivierung
fördert – was bei vulnerablen Patientengruppen
besonders wünschenswert ist.

Simon Peng-Keller beleuchtet in seinem Artikel
die theologischen und historischen Wurzeln von
Spiritual Care und stellt heraus, wie sie heute
praktisch umgesetzt werden können.

René Hefti ergänzt die Diskussion mit einem
Blick auf aktuelle Forschungsergebnisse, die die
Wirksamkeit von Spiritual Care im Kontext der Ge-
sundheitsversorgung unterstreichen.

Die Beiträge dieser Ausgabe zeigen, dass die In-
tegration von Spiritual Care ein wachsendes Be-
dürfnis vieler Patientinnen und Patienten ist. Doch
so vielversprechend diese Entwicklung auch ist, sie
erfordert eine differenzierte Anwendung. Nicht je-
de Patientin und jeder Patient profitiert gleicher-
maßen von spiritueller Begleitung. Entscheidend
ist eine sensible Haltung der Ärztinnen und Ärzte:
Zuhören, Wahrnehmen und die Bereitschaft, spiri-
tuelle Anliegen anzusprechen, sind die Grundlagen
einer erfolgreichen Integration.

Inhalt
Hauptbeiträge
Alistair Applegy
General Practitioner’s Perceptions of
Spirituality - and Reported Practice          04

Cornelia Straßner
Spirituelle Anamnese in der hausärzt-
lichen Versorgung - Die HoPES3-Studie    07

Simon Peng-Keller
Spiritual Care und der christliche
Heilungsauftrag                  12

René Hefti
Grundlagen für Spiritual Care                    16

News 20

Unter anderem: Vorstellung Stiftung GRS; Digitalte Seelsor-
ge?; Creative Spiritual Care; Bd. 1 der GRS-Reihe erscheint;
FISG-Jubiläum 2025; 2. Forschungswerkstatt AeF; Norinna
Ullmanns „Glaube und Gesundheit“ .

Gleichzeitig bleibt es ein großes Ziel, Spiritual Care stär-
ker in die medizinische Ausbildung zu integrieren. Ärztinnen
und Ärzte, die mit diesen Kompetenzen ausgestattet sind,
können nicht nur gezielter helfen, sondern auch eine Kultur
der Offenheit und des Vertrauens schaffen.

Zuletzt ein persönliches Anliegen. Das Jahr 2025 wird für
das Forschungsinstitut für Spiritualität und Gesundheit
(FISG), welches von der Stiftung GRS in seiner Arbeit unter-
stützt wird, ein besonderes: Das FISG feiert ein 20-jähriges
Jubiläum! Diesen Meilenstein wollen wir nutzen, um nicht
nur auf unsere bisherigen Erfolge zurückzublicken, sondern
auch den Blick nach vorn zu richten. Freuen Sie sich auf zahl-
reiche spannende Aktivitäten und Publikationen, die Sie
durch das Jubiläumsjahr begleiten werden.

Ich danke Ihnen herzlich für Ihr Interesse und Ihre Treue
im Jahr 2024 und wünsche Ihnen einen guten Start ins neue
Jahr!

Mit besten Grüssen,

Michael Ackert



Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/2                                                                                  A. Appleby, General Practitioner’s Perceptions of Spirituality

4

Is Discussion of Spiritual Matters Justified
During Medical Consultations?

The need to attend to patient’s spirituality during
healthcare can be justified in several ways. The first is
ethical: the right to retain religious and cultural identity
during a time of illness, and through the process of
healthcare. This often presents in relatively simple ways,
for example the avoidance of four times per day medicati-
on during Ramadan, or the restraining of blood transfu-
sion in a Jehovah’s Witness patient. But there is a more
general principle here: that patients should be able to re-
tain their identity during a time of difficulty or crisis.
This arises quite legitimately through the increase in
ethnic diversity which is prevalent in Europe over the
past decades.  European medical practice is arguably now
based primarily in a secular cultural context and medicine
is often sceptical or suspicious of beliefs and values which
don’t fit this paradigm. However, despite this we must be
careful to respect patient’s own beliefs and values during
healthcare

A second justification for attending to spiritual aspects
during care encounters is „patient centredness”. This is
an important concept in medical care and special empha-
sis is made of this in primary care. In essence this puts
the patient’s concerns and priorities at the centre of
healthcare. An elderly patient may therefore be more fo-
cussed on good palliative care, on family connections or
personal legacy, or indeed on spiritual consolation, rather
than prolonged and painful attempts at curative treat-
ments. If medical care is to be patient centred this per-
spective must be respected.  Best and Butow have, among
others, shown that spiritual matters are important to pati-

ents, often more important than those of their medical
care providers (Best, Butow, & Olver, 2015). A simple way
of representing this is: „If spirituality is important to the
patient, then – at least for the duration of the medical
consultation, then it should be important to the medical
professional.”

A third justification is the now considerable body of
research which links health and spirituality (Koenig, King,
& Carson, 2012). During a study we conducted in 2018 it
was apparent that medical practitioners felt that if there
were tangible and credible links between spirituality and
health, that there was some onus on them to recognise
this. Additionally that this implied a need to incorporate
spiritualities’ role in health into their practice, and share
this information sensitively and appropriately (Appleby,
Swinton, & Wilson, 2018).

How Do General Practitioners Perceive
Spirituality?

Studies we conducted in the last ten years among Scot-
tish General Practitioners have investigated whether Pri-
mary care doctors consider spirituality to mean somet-
hing, and if so what? We also investigated, through one to
one interviews, and later wider scale questionnaire based
studies, whether General Practitioners perceive there to
be a relationship between patient’s spirituality or religion
and their health. (Appleby, Swinton, Bradbury et al.,
2018). Many fascinating and remarkable stories arose
from these interviews, and it is clear that many general
practitioners believe there to be important positive and
sometimes negative health related forces arising out of
spiritual and religious beliefs, practices and communities.
It would be interesting to turn the question around and
enquire whether other belief structures: secularism, indi-
vidualism or capitalism for example are seen by health
practitioners to influence health or present in healthcare
encounters in ways that contribute to wellbeing or illness
and distress.

Our research outlines a diverse range of views regar-
ding spirituality, although there is a clear „centre of gra-
vity” among primary care physicians in the Scottish popu-
lations we investigated. A majority of clinicians in our
studies believed spirituality to be a significant term,
which relates to an essential aspect of being human and
with importance for healthcare. They were however un-
certain how to define spirituality and felt the term lacked
clarity. There was also a spectrum of views regarding
whether spirituality implied a divine connection. A very

Alistair Appleby
General Practitioner’s Perceptions of Spirituality -
and Reported Practice

Abstract

In this article I briefly discuss the current justifications for discussing spiritual matters with patients, before highlighting
some of the research we have done in Scotland over the last 10 years, and its implications for medical training. Finally, I
reflect on a need to reform our view of medical science in general to enable a closer integration of spiritual aspects of
health during healthcare.



A. Appleby, General Practitioner’s Perceptions of Spirituality                                                                                  Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/2

5

small number of respondents felt the term spirituality
was meaningless.

General Practitioners in the investigation were gene-
rally positive about the inclusion of spiritual aspects of
health within the consultation. However, there were con-
cerns expressed about role boudaries. Additionally, despi-
te key guidance documents from the General Medical
Council and the Royal College of General Practitioners
being specific that spiritual aspects of health should be re-
cognised (The RCGP Curriculum, n.d.). General Practitio-
ners remain concerned about whether colleagues or regu-
latory bodies would disapprove of intentional explorati-
ons of spirituality. Additionally, some felt this could appe-
ar „unscientific” or their own lack of spirituality or know-
ledge in this area could be exposed. A very few practitio-
ners preferred not to explore patient’s spiritual views or
offer spiritual care.

How Do General Practitioners Respond
to Spiritual Aspects of Health
in the Consultation?

In terms of reported practice: compared to the very
positive and pragmatic attitudes to exploring spirituality
in consultations, when it came to implementation fewer
General Practitioners reported deliberate or intentional
conversations with their patients on this topic. A signifi-
cant minority of General Practitioners described invalida-
ting responses, including changing the direction of the
consultation if spirituality or religious belief came up. Ho-
wever, a small number of General Practitioners described
intentional exploration of spirituality during consultati-
ons and the possibility of a shared dialogue or reflection
with the patient concerning those issues. However, it ap-
pears there is an intention-practice gap: with General
Practitioners displaying more positive attitudes to discus-
sing spiritual matters than the patterns of practice they
report.

Later work using qualitative methods suggests that
General Practitionerʼs personal spiritual affiliations - the
degree to which they saw themselves as spiritual or religi-
ous - was correlated with the likelihood of exploring spiri-
tuality during a consultation (Appleby, Swinton, Bradbury
et al., 2018). Most strikingly it was very clear in this
study that General Practitioners as a whole did not feel
they had received adequate training in this area of practi-
ce; with less than 10 percent reporting receiving training
that adequately prepares them to deal with spiritual
aspects of health.

Implications for Training?
Considering the implications of this information for

current practice and future training will be important. It
appears that General Practitioners rely, or perhaps  have
to rely due to a lack of training, on personal experience,
anecdote and unstructured approaches to addressing spi-
ritual need in the consultation. Standard approaches to
medical education may be relatively limited when it co-
mes to learning proficiencies for spiritual care and most
medical schools fail to integrate compulsory training in
spiritual aspects of health in their curricula. We have re-
commended the use of teaching and learning approaches

which seek to use personal reflection, dialogue with
others including co-learners and patients, and other infor-
mal learning techniques. These transformational learning
methods are likely to produce greater understanding and
empathy for learners (Appleby, Swinton, & Wilson, 2019).

To conclude: In Europe as a whole a new environment
and context for health carers has emerged over the last
half century. This has involved increased secularisation
(NW et al., 2012) and a greater emphasis of personal and
non institutional forms of spiritual belief and practice
which is often less anchored in religious traditions (Mer-
cadante, 2014). Additionally increasing ethnic diversity
and the growth of person centred care has created a man-
date for further recognition of these aspects of identity
during healthcare episodes. Finally, a substantial amount
of evidence linking spiritual beliefs, practices and commu-
nities with aspects of physical and mental health has been
published.

Spirituality and Science
Formalisation of the concept of spirituality in health-

care is progressing and there is a maturing evidence base
regarding the links between health and spirituality. This
asks questions of the relationship between science and
spirituality, religion and medicine. These questions inclu-
de: how might we unify the physical and experiential
aspects of patients? Patients often present to healthcare
with a range of experiences and beliefs, a story of what
the suffering they are experiencing feels like and how
they interpret this. This has to be placed alongside the
physical account: the examination findings, blood tests
and scanning, and merged into a single account (Sweeney,
2006). This is not an easy task, and I suggest there are li-
mitations in the way we understand medical science
which obstructs this fusion (Appleby, Swinton, & Wilson,
2017). With others we recommend that neo-integrative
frameworks of science, which validates and combines
both aspects of reality - the physical and the perceptual,
be considered the best destination for medical science
(Appleby, 2024; Vogt, Ulvestad, Eriksen et al., 2014).
Specifically we recommend Critical Realism (Bhaskar,
2008, 2014). Though requiring rethinking of philosophi-



Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/2                                                                                  A. Appleby, General Practitioner’s Perceptions of Spirituality

6

cal assumptions in medicine and science this promises the
possibility of a shared and sustainable framework from
which to think about both physical and spiritual aspects
of patients (Losch, 2010).

Complexity science is enriching our understanding of
cause and effect in science and in medicine (Sweeney,
2006) and this in turn is demonstrating how a wide range
of factors including social, political and spiritual ones ha-
ve impacts on both communities and individuals that are
multifaceted and powerful.

Medical practice is in an exciting place at the moment
and must keep pace both conceptually and in terms of
training to meet the insights which joint thinking between
the humanities and science. In my view this will include
re-conceptualising the basic sciences in a way which will
make integration of spiritual and physical aspects of pa-
tient‘s health much more feasible, in fact perfectly natu-
ral.

References
Appleby, A. (2024). Right idea, wrong science? Should Critical

Realism be the new science of medical practice? British Jour-
nal of General Practice, 74(741), 168–169.
https://doi.org/10.3399/bjgp24X736857

Appleby, A., Swinton, J., Bradbury, I., & Wilson, P. (2018). GPs
and spiritual care: Signed up or souled out? A quantitative
analysis of GP trainers’ understanding and application of the
concept of spirituality. Education for Primary Care, 0(0), 1–9.
https://doi.org/10.1080/14739879.2018.1531271

Appleby, A., Swinton, J., & Wilson, P. (2017). GPs—At home with
science and the humanities? Br J Gen Pract, 67(665), 571–572.
https://doi.org/10.3399/bjgp17X693833

Appleby, A., Swinton, J., & Wilson, P. (2018). What GPs mean by
“spirituality” and how they apply this concept with patients:
A qualitative study. BJGP Open, 2(2), bjgpopen18X101469.
https://doi.org/10.3399/bjgpopen18X101469

Appleby, A., Swinton, J., & Wilson, P. (2019). Spiritual care trai-
ning and the GP curriculum: Where to now? Education for Pri-
mary Care, 30(4), 194–197.
https://doi.org/10.1080/14739879.2019.1600383

Best, M., Butow, P., & Olver, I. (2015). Do patients want doctors
to talk about spirituality? A systematic literature review. Pa-
tient Education and Counseling, 98(11), 1320–1328.
https://doi.org/10.1016/j.pec.2015.04.017

Bhaskar, R. (2008). A realist theory of science (1st ed.). Routled-
ge.

Bhaskar, R. (2014). The Possibility of Naturalism: A philosophical
critique of the contemporary human sciences (4 edition). Rout-
ledge.

Elisabeth Assing Hvidt, Jens Søndergaard, Dorte Gilså Hansen,
Pål Gulbrandsen, Jette Ammentorp, Connie Timmermann,
Niels Christian Hvid. (2017). ‘We are the barriers’: Danish ge-
neral practitioners’ interpretations of why the existential and
spiritual dimensions are neglected in patient care. Communi-
cation and Medicine, 14(2).

Koenig, H., King, D., & Carson, V. B. (2012). Handbook of Religion
and Health (2 edition). OUP USA.

Losch, A. (2010). Critical Realism—A Sustainable Bridge Between
Science and Religion? Theology and Science, 8(4), 393–416.
https://doi.org/10.1080/14746700.2010.517638

Mercadante, L. (2014). Belief without borders: Inside the minds of
the spiritual but not religious (1st ed.). Oxford University
Press.

NW, 1615 L. St, Washington, S. 800, & Inquiries, D. 20036
U.-419-4300 | M.-419-4349 | F.-419-4372 | M. (2012, October
9). “Nones” on the Rise | Pew Research Center.
http://www.pewforum.org/2012/10/09/nones-on-the-rise/

Sweeney, K. (2006). Complexity in Primary Care: Understanding
its Value (1 edition). CRC Press.

The RCGP Curriculum: Being a General Practitioner. (n.d.).
Vogt, H., Ulvestad, E., Eriksen, T. E., & Getz, L. (2014). Getting

personal: Can systems medicine integrate scientific and huma-
nistic conceptions of the patient? Journal of Evaluation in Cli-
nical Practice, 20(6), 942–952.
https://doi.org/10.1111/jep.12251

The Author
Dr Alistair Appleby is an
academic GP and educator
in Scotland and offers sup-
port to institutions and
teams in developing more
holistic approaches to me-
dical education and practi-
ce. He has worked as a GP
and GP-trainer for over 30
years. Appleby has a doc-
torate in the relationship
between spirituality and
health - and especially
how healthcarers navigate
conversations about this
as-pect of care. He has
pub- lished a dozen or mo-
re papers and reviews in
this subject.

„Most strikingly it
was very clear that
General Practitio-

ners as a whole did
not feel they had
received adequate

training in this area
of practice.“



C. Straßner, Spirituelle Anamnese in der hausärztlichen Versorgung                                                                     Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/2

7

Ich möchte im Folgenden die Ergebnisse unserer Ho-
PES3-Studie vorstellen. HoPES3 , das ist ein Akronym für
einen etwas komplizierten Studientitel. Es steht für Holis-
tic Care Program for Elderly Patients to Integrate Spiritual
Needs, Social Activity and Self-Care Into Disease-Manage-
ment in Primary Care. Die Studie wurde vom deutschen
Bundesministerium für Bildung und Forschung gefördert
und von 2018 bis 2021 durchgeführt. Die Projektleitung
war in meiner Abteilung und wir haben auch mit anderen
Einrichtungen zusammengearbeitet, unter anderem mit
dem Institut für Allgemeinmedizin in Tübingen sowie der
Forschungsstelle Spiritual Care an der TU München  unter
Leitung von Professor Eckhard Frick.

Das Wirkmodell

Zunächst stelle ich Ihnen das Wirkmodell vor (Abbil-
dung 1), also sozusagen das theoretische Konzept unseres
Projekts. Das primäre Ziel war, die Selbstwirksamkeit äl-
terer und hochaltriger Menschen zu stärken. Unter Selbst-
wirksamkeit versteht man das Gefühl, selbstgesetzte Ziele
aus eigener Kraft erreichen zu können, wobei es tatsäch-
lich mehr auf das subjektive Empfinden ankommt, dass
man das könnte, als auf die tatsächliche Zielerreichung.

Und warum wollten wir das? Weil es in der Literatur
unter anderem aus großen Querschnittsbefragungen Bele-
ge gibt, dass gerade für ältere Menschen die Selbstwirk-
samkeit eigentlich der entscheidende Faktor für die emp-
fundene Lebensqualität ist. Das kann man meiner Ansicht
nach auch ganz gut nachvollziehen: Wenn immer mehr
Krankheiten kommen, wenn mehr wegbricht, und man
dann trotzdem das Gefühl hat, das, was einem wichtig ist,
auch noch erreichen zu können, dann trägt das zur Le-
bensqualität bei.

Wir entschieden, uns auf drei Bereiche zu konzentrie-
ren, die eng mit Selbstwirksamkeit verbunden sind: das
Bewusstsein für persönlichen Sinn und Kraftquellen, die
soziale Aktivität, und die Selbstfürsorge, worunter wir
das verstehen, was die Patient*innen selbst tun können,
außer dass sie ihre  Medikament nehmen, worauf wir ja
so oft fokussiert sind, um ihre Altersbeschwerden zu lin-
dern.

In unserem Projekt bestand die hausärztliche Aufgabe
darin, einfach zu fragen, die individuellen Sinn- und
Kraftquellen zu explorieren und wie es um den Wunsch
nach mehr Sozialkontakten bestellt ist, wie auch nach
mehr selbstfürsorgenden Aktivitäten. Die medizinischen
Fachangestellten bekamen die Aufgabe, zu beraten und zu
ermutigen, sowohl zu sozialer Aktivität als auch zur
Selbstfürsorge. Von seiten des Projektteams haben wir

Abstract

Als Referentin der Tagung „Spiritual Care: Dein Weg zu einer ganzheitlichen Medizin?“ stellt Straßner das Forschungs-
projekt HoPES3 vor, an dem sie maßgeblich beteiligt war. Die Studie brachte Erkenntnisse über den Einsatz vorhande-
ner Formen der Spirituellen Anamnese in Allgemeinmedizinischen Praxen hervor. Die anamnestischen Instrumente wur-
den nicht isoliert verwendet und untersucht, sondern unter dem umfassenden Gesichtspunkt der Lebensqualität. Als
wesentliches Ergebnis hat sich herausgestellt, dass der Einsatz von spirituellen Anamnesen für manche  Patientengrup-
pen empfehlenswert sein könnte. - Überarbeiteter Vortrag AGEAS Interlaken November 2024. Redaktion:  H.A. Willberg

Cornelia Straßner
Spirituelle Anamnese in der hausärztlichen Versorgung
Die HoPES3-Studie

Abbildung 1: Das Wirkmodell der HoPES3-Intervention



Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/2                                                                     C. Straßner, Spirituelle Anamnese in der hausärztlichen Versorgung

8

Hilfsmittel zur Verfügung gestellt, um diesen Prozess in
der Hausarztpraxis zu erleichtern. Wir haben die Ärzt*in-
nen in der spirituellen Anamnese geschult und die medizi-
nischen Fachangestellten in der Beratung, und wir haben
ihnen zudem zur Förderung der sozialen Aktivität eine
Plattform mit Angeboten für ältere Menschen in der un-
mittelbaren Umgebung der teilnehmenden Praxen zur
Verfügung gestellt und auch Infozepte zur Anleitung für
Hausmittel. Abbildung 2 zeigt ein solches Infozept.

SPIR-Anamnese und Schulung

Die spirituelle Anamnese war Teil einer komplexen
Intervention mit drei Bestandteilen. Für sie wurden die
Hausärzte in der Anwendung des SPIR-Modells von Eck-
hard Frick geschult (Abbildung 3). Es lagen uns bereits
Belege aus Vorstudien dafür vor, dass das Modell außer-
halb des hausärztlichen Kontext durchaus praktikabel und
auch effektiv sein kann, und wir wollten es jetzt auch im
hausärztlichen Bereich testen.

Die Gesprächseröffnung erfolgt durch die Eingangsfra-
ge nach der Spiritualität. Man kann weitere Unter-
fragen einsetzen, wie zum Beispiel die Frage nach
dem, was der Person Kraft und Sinn gibt im Leben.
„P“ steht für den Platz im Leben. Hier geht es dar-
um, welche Bedeutung die als Antwort auf Frage 1 ge-
nannten Überzeugungen insgesamt und in der gegenwär-
tigen Situation für die Person haben. Unterfragen hierzu
können thematisieren, wie sie konkret mit sich selbst und
ihrer Gesundheit umgeht, und so den Brückenschlag zur
Selbstfürsorge herstellen, die wir ja auch fördern wollen.
Im Bereich „I“ = Integration erfragen wir zuerst die Zuge-
hörigkeit zu einer spirituellen oder religiösen Gemein-
schaft. Die Unterfragen dazu können die Fragestellung
noch viel weiter fassen: Gibt es überhaupt eine Gruppe
von Menschen, die der Person etwas bedeuten, und würde
sie sich mehr Gesellschaft wünschen? Hier erfolgt der
Brückenschlag zur sozialen Aktivität.

Dieses Gesprächsmodell eigenet sich also auch sehr
gut, um diese beiden anderen sehr wichtigen Themenge-
biete in der medizinischen Versorgung anzusprechen und
danach zu sehen, welche Rolle der Hausarzt dabei spielen
kann. Darum kann man auch direkt fragen, ob die Person
sich wünscht, dass diese Themen weiterhin in den Blick
genommen werden sollen.

Hierfür haben wir Praxisteams geschult, das heißt:
Hausärztinnen und Hausärzte sind jeweils mit mindestens
einer ihrer Medizinischen Fachangestellten (MFA) zu
einem halbtägigen Workshop gekommen. Der begann mit
einer Einführung, woraufhin die Gruppen geteilt wurden
und die Hausärzt*innen vor allem im SPIR-Gesprächsmo-
dell geschult wurden. Geübt wurde mit Videodokumenta-
tionten von spirituellen Anamnesegesprächen, die Profes-
sor Frick geführt hat, und mit der Selbsterfahrung in Rol-
lenspielen, wozu die Durchführung je einer eigenen spiri-
tuellen Anamnese als Patient und als Arzt gehörte.
Schwerpunkt der Schulung für die MFA war die motivie-
rende Gesprächsführung mit Ausrichtung auf soziale Akti-
vität und Selbstfürsorge.

Die Forschungsstudie

Wir haben dann eine explorative clusterrandomisierte
kontrollierte Studie durchgeführt. In diese konnten wir 25
Praxen und 297 Patient*innen einschließen; Kriterium für
die Auswahl waren ein Alter von mindestens 70, mindes-
tens drei chronische Erkrankungen, mindestens drei
dauerhaft eingenommene Medikamente, und die Teilnah-
me an mindestens einem Disease Management Programm
(DMP). Letzteres wird in Deutschland mittlerweile von
sehr vielen Hausarztpraxen angeboten, für Diabetes,
Herzinsuffizienz, Asthma, für Chronisch Opstruktive Lun-
generkrankung, geplant sind auch Angebote für Adiposi-
tas, Depression und Rückenschmerz. Die Idee dabei ist,
dass die Teilnehmenden regelmäßig alle drei Monate in
die Praxis kommen. Es wird eine standardisierte Checklis-
te abgearbeitet, die allerdings sehr stark auf somatische
Aspekte konzentiert ist. Wir hatten vor, das versuchswei-
se um die Aspekte der Kraftquellen, der Spiritualität, der
sozialen Aktivität und der Selbstfürsorge zu erweitern.

Die Praxen haben wir nach dem Zufallsprinzip einge-
teilt in eine Interventionsgruppe, welche das DMP plus
HoPES3 bekommen hat, und eine Kontrollgruppe, die nur
das DMP erhielt wie bisher. Es ergaben sich 13 Praxen mit
164 Patient*innen in der Interventionsgruppe und 12 Pra-
xen mit 133 Patient*innen in der Kontrollgruppe. 

Unsere Evaluation beinhaltete eine Effektivitätsanaly-
se, das heißt: Wir haben vor und nach der Intervention
mit den gleichen validierten Fragebogeninstrumenten be-
stimmte Endpunkte gemessen und konnten sodann aus-
werten, ob sich etwas verbessert oder verschlechtert hat.
Wir haben aber auch eine Prozessevaluation durchge-
führt. Wir haben alle Hausärzt*innen und Patient*innen
der Interventionsgruppe gebeten, direkt im Anschluss an
die spirituelle Anamnese einen Bewertungsbogen auszu-
füllen, und nach Abschluss der Studie haben wir zudem
Interviews mit allen Zielgruppen geführt.

Abbildung 2: Ein verwendetes Infozept



C. Straßner, Spirituelle Anamnese in der hausärztlichen Versorgung                                                                     Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/2

9

Die Elemente der Evaluation

Die Endpunktanalyse

Die Teilnehmer der Studie wa-
ren im Schnitt 78 Jahre alt, mit
einer Spannbreite zwischen 70 und
91 Jahren; etwas mehr als die Hälf-
te davon waren Frauen. Durch-
schnittlich haben die Probanden
7,6 Medikamente dauerhaft eingeg-
nommen, das spricht für einen ho-
hen Grad an Multimorbidität. Nur 9 Prozent hatten einen
Universitätsabschluss, 87 Prozent bezeichneten sich als
christlich, 31 Prozent lebten allein, nur 11 Prozent konn-
ten aber mithilfe des Instruments, das wir zur Ermittlung
dieses Aspekts einsetzten, als einsam eingeordnet wer-
den; 36 Prozent gaben an, schon vor der Studie gern
Hausmittel genutzt zu haben. 34 Prozent teilten mit, dass
Spiritualität viel oder sehr viel Bedeutung in ihrem Leben
habe. Zum primären Endpunkt haben wir die gesundheits-
bezogene Selbstwirksamkeit erklärt. Es ging in dieser ex-
plorativen Studie darum, erst einmal zu schauen, ob es
überhaupt Effekte gibt und auf welche Weise die Interven-
tion wirkt. Darum haben wir außerdem auch eine Reihe
von sekundären Endpunkten gemessen; hier gehe ich nur
auf die psychische Lebensqualität ein. Folgende Fragestel-
lungen wurden überprüft:

 Lebensqualität psychisch und körperlich
 Allgemeine Selbstwirksamkeitserwartung
 Patientenaktivierung
 Einsamkeit
 Größe des sozialen Netzwerks
 Therapietreue
 Einstellung zur Medikation
 Zufriedenheit mit der hausärztlichen Versorgung

Wir haben einerseits die Daten für alle  Patient*innen
ausgewertet, andererseits aber auch noch verschiedene
Subgruppenanalysen durchgeführt: Für Patient*innen, die
Spiritualität wichtig fanden versus die, welche sie nicht
wichtig fanden, für solche, die Hausmittel gern nutzten
versus solche, die es nicht taten, für Teilnehmende mit
einem großen und einem kleinen sozialen Netzwerk bezie-
hungsweise für nicht einsame und einsame.

In der Subgruppenanalyse der psychischen Lebens-
qualität zeigten sich starke Effekte bei Personen,
denen die Spiritualität wichtig war, und bei solchen,
die gern Hausmittel nutzten, also  mehr oder weniger
komplementärmedizinisch interessiert sind. Bei Letzte-
ren zeigte sich der höchste Effekt. Die Intervention
war bei sozial isolierten beziehungsweise einsamen
Probanden nicht effektiv. Stark von Einsamkeit betrof-
fene Personen brauchen besonders intensive Maßnah-
men, wie zum Beispiel aufsuchende Angebote und Ein-
zelfallbegleitung.

Abbildung 4 stellt das Hauptergebnis der Endpunkt-
analyse zusammengefasst dar.

Die Prozessanalyse

Hierbei hatten 14 Hausärzt*innen teilgenommen, die
Bögen von 133 Gesprächen ausfüllten. Von den Patient*in-

nen bekamen wir 141 Bögen, das heißt: von jeder teilneh-
menden Person einen.

Zunächst wollten wir wissen, wie lang die Gespräche
dauerten. 83 Prozent der Ärzt*innen gaben an, dass sie
weniger als 20 Minuten dafür gebraucht hatten. Das ist
insofern interessant,  als Skeptiker immer wieder einwen-
den, gar nicht die Zeit für Derartiges zu haben; ein hoher
Zeitaufwand muss es aber offensichtlich nicht sein. Inter-
essant ist auch, dass die Patient*innen das Gespräch ten-
denziell länger empfunden haben.

Etwas mehr als ein Viertel der Hausärzt*innen glaub-
te, das Gespräch sei ziemlich oder sogar sehr hilfreich für
die Patient*innen gewesen. Jedoch empfanden deutlich
mehr der Patient*innen - etwa 60 Prozent - das Gespräch
als hilfreich. Belastend fanden es weder die Ärzt*innen
noch die Patient*innen.

Ebenfalls interessant bei ist, dass trotzdem 42 Prozent
der Hausärzte der Ansicht waren, dieses Gespräch sei
ziemlich oder sehr hilfreich für die weitere Versorgung
der jeweiligen Personen gewesen sei.

Aus den geführten Interviews ging hervor: Das Ge-
spräch im Rahmen der spirituellen Anamnese drehte sich
sehr oft um die Biografie, um Schicksalsschläge und ande-
re einschneidende Lebensereignisse, wie zum Beispiel Tod
oder auch Beziehungsabbrüche mit geliebten Perso-
nen. Insbesondere die Biografiearbeit finden ältere Men-
schen für sich sehr wichtig. Dabei geht es um Kraftquellen
wie Familie, Freunde, Nachbarschaft, Hobbys und Natur;
teilweise wurde auch die Religion genannt, aber auch als
Quelle von Leid: Zum Beispiel thematisierten sie die Fol-
gen problematischer katholischer Erziehung in  ihrem Le-
ben und andere Kritik an der Kirche. Das muss man im

Abbildung 3: Die SPIR-Kurzanamnese, Darstellung von R. Hefti.

Abbildung 4: Hauptergebnis der Endpunktanalyse. Das psychische
Wohlbefinden wurde mit dem SF-12-Fragebogen auf einer Skala
von 0-100 gemessen.



Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/2                                                                     C. Straßner, Spirituelle Anamnese in der hausärztlichen Versorgung

10

Blick haben, wenn man die spirituelle Anamnese anbietet
und eigentlich damit verbindet, dass die Religion eine
Kraftquelle sein kann: Bei manchen Patient*innen triggert
diese Thematik vielleicht auch sehr leidvolle Erfahrungen.

Abbildung 5 stellt zusammen, welche hauptsächlichen
Antworten wir in unseren Interviews mit 11 von den 14
teilnehmenden Hausärzt*innen als Ergebnis codieren
konnten. Was die Frage der Umsetzbarkeit des SPIR-Leit-
faden angeht, gab es auf ärztlicher Seite die Feststellung,
dass es einfacher ging, als man dachte. Es gab aber auch
Patient*innen, bei denen die Hausärzt*innen den Ein-
druck hatten, sie würden trotz der einführenden Erklä-
rung nicht wissen, was man eigentlich von ihnen wollte.
Viele dachten, man wolle nur ihre Religionszugehörigkeit
abfragen. Die Reaktionen der Patient*innen waren den
Ärzt*innen zufolge sehr heterogen.

Immer wieder wurde in den Gesprächen mit den Haus-
ärzt*innen diskutiert, dass es sich um ein sehr proaktives
Angebot handelte, mit dem die Patient*innen ohne Rück-
sicht darauf konfrontiert wurden, ob jetzt irgendetwas Be-
sonders in ihrem Leben vorgefallen ist oder nicht, und das
wurde vielfach als etwas Künstliches empfunden. Daraus
folgerten die Ärzt*innen, so etwas lieber in besonderen
Fällen existenzieller Betroffenheit einzusetzen. Sie fanden
es  unangemesssen, das Thema „Spiritualität“ routinemä-
ßig anzusprechen, es sollte auf Situationen bezogen sein,
die das tatsächlich nahelegen.

Infragegestellt wurde ferner das Sampling der Proban-
den. Etliche Ärzt*innen bezweifelten, dass weniger aktive
und weniger intelligente Personen mit dem Programm zu-
rechtkommen würden.

Ein wichtiger Aspekt bei den Antworten auf die Frage
nach dem Nutzen für die Patient*innen war, dass ihnen
dadurch gezeigt wurde, dass diese Themen im Rahmen
der Behandlung angsprochen werden dürfen: dass sie be-
deutungsvoll sind, dass die auch für uns als Mediziner
wichtig sind, und dass das nichts ist, was sie im Kämmer-
lein austragen müssen, sondern was man teilen kann,
auch im medizinischen Bereich.

Als Nutzen für den Arzt und die Ärztin wurde die Ver-
besserung des Arzt-Patienten-Verhältnisses hervorgeho-
ben. „Die Leute, die bei mir die spirituelle Anamnese ge-
macht haben, die habe ich doch schon sehr viel näher ken-
nengelernt, und es hat mir auch geholfen zu verstehen,
warum sie manchmal so reagieren, wie sie reagieren“ (Zi-
tat Hausarzt).

Bedenkenswert als ein Ergebnis unserer eigenen Pa-
tienteninterviews ist, dass die spirituelle Anamnese von
vielen Patient*innen nach eigener Aussage abgelehnt wur-
de oder aus anderen Gründen nicht stattgefunden hat. Das
muss einschränkend zu unseren quantitativen Daten be-
achtet werden. Unklar bleiben aber die Motive der Ableh-
nung; zum Beispiel mögen manche  einfach keine Lust ge-
habt haben, das im Praxisinterview Mitgeteilte nun auch
noch einmal für diesen Interviewer aus der Uni zu wieder-
holen; andererseits haben Teilnehmende aber auch den
Nutzen für sich darin gesehen, auch einmal nicht-medizi-
nische Dinge besprechen zu können, wie auch in der Ver-
besserung des Artz-Patienten-Verhältnisses.

Fazit: Eine spirituelle Anamnese kann bei bestimmten
Patientengruppen (spirituell oder komplementärmedizini-
sche Interessierte, Intellektuellere und Intelligentere?)
möglicherweise eine sinnvolle Ergänzung im Disease-Ma-
nagement sein. Ich glaube, dass sie einen wichtigen Bei-
trag zur besseren Qualität der Versorgung leisten kann.
Es ist einerseits wünschenswert, dass die hausärztliche
Versorgung zu einem gewissen Grad standardisiert und
schematisiert wird, zum Beispiel durch Disease Manage-
ment Programme. Auf der anderen Seite sollten derartige
Programme aber auch Raum für eine individuelle und
ganzheitliche Behandlung geben.

Wir führen derzeit in meiner Abteilung ein For-
schungsprojekt durch, das auch durch die HoPES3-Studie
inspiriert ist. Viele Erkenntnisse daraus fließen ein. Auch
dieses neue Projekt wird wieder vom Bundesministerium
für Bildung und Forschung gefördert. Sein Ziel ist die Ent-
wicklung eines hausärztlichen Versorgungsprogramms
für Patient*innen mit chronischen, nicht tumorbedingten
Schmerzen. Dazu gehört die Idee, den Schmerz ganzheitli-
cher zu betrachten, sozusagen in seiner bio-psycho-sozio-
spirituellen Genese. Wir nehmen auch schematisierende
Elemente auf, wie zum Beispiel die softwaregestützte
strukturierte Schmerzanamnese. Aber es geht auch dar-
um, das offene Gespräch zu fördern und den Patient*in-
nen Raum zu geben, ihre Schmerzanamnese, ihre
Schmerzgeschichte erzählen zu dürfen. Und wenn wir das
dann auch nicht als Spiritual Care labeln, weil es einfach
problematisch wäre und zu viel Erklärung fordern würde,
denke ich doch, dass viel davon enthalten ist.

Abbildung 5: Codierung der Ärzte-Interviews



C. Straßner, Spirituelle Anamnese in der hausärztlichen Versorgung                                                                     Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/2

11

Die Referentin dieses Vortrags

PD Dr. med. Cornelia Straßner ist Fachärztin für Allgemeinme-
dizin und seit 2011 issenschaftliche Mitarbeiterin in der Abtei-
lung Allgemeinmedizin und Versorgungsforschung der Universi-
tät Heidelberg. Ihre Forschungsinteressen liegen im Bereich
einer evidenzbasierten, leitliniengerechten und patientenzen-
trierten hausärztlichen Versorgung. Seit Juli 2022 leitet sie die
vom Bundesministerium für Bildung und Forschung geförderte
Nachwuchsgruppe RELIEF (Resource-oriented case-management
for patients with chronic pain and frequent use of analgesics in
general practices, FKZ 01GY2106). Zudem ist sie als Fachärztin
für Allgemeinmedizin angestellt in einer Hausarztpraxis tätig.

Das HoPES3-Projekt

 HoPES3 = Holistic Care Program for Elderly Patients
to Integrate Spiritual Needs, Social Activity and Self-
Care Into Disease-Management in Primary Care

 Gefördert vom Bundesministerium für Bildung und
Forschung

 Projektlaufzeit: 10/2018 – 06/2021
 Projektleitung: Universitätsklinikum Heidelberg. Abt.

Allgemeinmedizin und Versorgungsforschung

Projektpartner:

Universitätsklinikum Heidelberg, Institut für Medizini-
sche Biometrie; Universitätsklinikum Tübingen, Institut
für Allgemeinmedizin und Interprofessionelle Versorgung
(Prof. Stefanie Joos); TU München, Forschungsstelle Spiri-
tual Care (Prof. Eckhard Frick); Gesundheitstreffpunkt
Mannheim e.V.

Alle Publikationen zur HoPES3-Studie:
www.hopes3.de

Michael Utsch,
Sarah Demmrich
Psychologie des Glaubens
Einführung in die
Religionspsychologie
Vandenhoeck & Ruprecht:
Göttingen, 2023
kartoniert, 344 S., 28.00 €

Prof. Dr. Michael Utsch hat
mit Privatdozentin Dr. Sarah
Demmrich zusammen den
Stand der Forschung in der
Religionspsychologie und
ihre geschichtliche Entwicklung zusammengefasst, um
sie in einer attraktiven Darstellung, übersichtlich und
mit vielen Bildern, einem potenziell breiten Leserkreis
zu vermitteln. Dies ist ein Werk zum Nachschlagen,
wirklich eine Fundgrube,  das aber auch einlädt zum in-
teressierten Schmökern; wenn man darüber die Zeit
vergisst und feststellt, dass man sich schon richtig ein-
gelesen hat, sollte man es sich nicht nehmen zu lesen, es
bald auch fertig zu lesen. Es ist wohl anzunehmen, dass
die revidierte Neuauflage nicht lang auf sich warten las-
sen wird, in diesem Fall aus erfreulichem Grund: Weil
implizit und explizit immer weder der aktuelle Bezug zu
den derzeitigen Formen der Religiosität hergestellt wird
und weil die vermittelten Daten aktuell sind, was ange-
sichts verwirrender und erschreckender Vorgänge in
der religiösen Welt unserer Tage auch dringend erfor-
derlich ist; so kann man wenigstens manches davon ein
bisschen besser verstehen. Anders gesagt: Das Buch gibt
den Leserinnen und Lesern einiges an Hilfen zur sachge-
rechten Unterscheidung zwischen gesunden und unge-
sunden Glaubensformen in die Hand. Wie zu erwarten
spielen dabei die Befunde aus der boomenden Neuropsy-
chologie der Spiritualität und Religiosität eine wichtige
Rolle.

Erfreulich ist gerade auch dort, wo Vorurteile korri-
giert werden und Ungesundes angesprochen wird, die
durchgehende Sachlichkeit, da schwingt weder heimli-
cher Konfessionalismus noch Ideologie mit, und wollte
man den Band doch als eine Apologie des Christentums
verstehen oder verwenden, dann nur in der Weise, dass
manches von den positiven Seiten der „Psychologie des
Glaubens“ - Gott sei Dank - eine Entsprechung im Chris-
tentum hat. Aber die Intention ist einfach nur umfassen-
de Basisinformation, wie es auch der Untertitel formu-
liert: Das Buch ist als Einführung gedacht. Man kann
viel anfangen  mit der Einführung, vor allem hat man
damit einen Ausgangspunkt zu dem weiten Fächer von
Teildisziplinen und Forschungsfeldern, die mit der Reli-
gionspsychologie zu tun haben. Der gehobene Anspruch
des Werks legitimiert aber auch ohne Weiteres dazu, in
wissenschaftlichen Veröffentlichung daraus zu zitieren;
besonders Religionswissenschaften und Theologie wer-
den davon profitieren. Dass bei der Fülle des zusammen-
gefügten Textmaterials da und dort die Homogenität der
vielen zusammengefügten Bausteine fehlt, wodurch die
eine und andere Frage entsteht, was denn nun genau ge-
meint ist, muss dabei weder auffallen noch ernsthaft
stören.

H.A. Willberg



Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/2                                                                          S. Peng-Keller, Spiritual Care und der christliche Heilungsauftrag

12

1.  Der christliche Heilungsauftrag:
 Biblische Perspektiven

Wie wurde dieser Heilungsauftrag verwirklicht und in-
wiefern kann das eine Grundlage für das sein, was Sie als
Ärzt:innen tun oder tun möchten?

Aus bibelwissenschaftlicher Sicht lässt sich feststellen:
Der Heilungsauftrag spielt in den Evangelien eine wichti-
ge Rolle. Er kommt in den drei ersten Evangelien vor:
Markus, Matthäus und Lukas, und an zentraler Stelle im
Text von der Aussendung der Jünger bei Lukas sogar zwei-
mal; dort werden zuerst die 12 ausgesandt und dann die
72 und sie bekommen alle einen Doppelauftrag: Sie sollen
das Evangelium verkünden und heilen. In Lukas 9,1-2
steht: „Er rief aber die Zwölf zusammen und gab ihnen
Gewalt und Macht über alle Dämonen und dass sie Krank-
heiten heilen konnten und sandte sie aus, zu predigen das
Reich Gottes und zu heilen die Kranken.“ Für „heilen“
steht hier im griechischen Text therapeuein. Also ist das
Wort „therapeutisch“ durchaus ein biblisches Wort.

Die heutige Bibelwissenschaft ist der Überzeugung,
dass dieser Heilungsauftrag nicht nur für die ersten Apos-
tel Gültigkeit hatte, sondern dass hier ein Programm vor-
liegt. Nicht nur der Verkündigungsauftrag wird hier auch
für die späteren Zeiten festgelegt, sondern auch der Hei-
lungsauftrag.

Der Heilungsauftrag ist ein integrales Moment christli-
cher Sendung und Verkündigung, und wenn man das Pro-
fil des Heilungsauftrags anschaut, geht es darum, sich
heilsam Menschen zuzuwenden. Das bibelgriechische the-
rapeuein ist weiter gefasst als unser heutiges Wort „thera-
peutisch“, da ist also auch die Care mit enthalten, all das,
was der Barmherzige Samariter tut.

Die  Sorge um die Kranken schließt auch therapeuti-
sche Formen der heilsamen Zuwendung ein. Diese Zuwen-
dung ist nicht verzweckt. Jesus betreibt keine Gemeinde-
pastoral. Meist sind es Menschen „von außerhalb“, die er
heilt. Die meisten Geheilten werden auch gar nicht in sei-
ne Nachfolge berufen. Er könnte das ja jedes Mal stan-
dardmäßig tun, aber nein, das macht er nicht. Es geht um
die Heilung an und für sich, unabhängig davon, wie die
Menschen sich dann entscheiden und weitergehen.

So weit zu dem kurz gefassten Heilungsauftrag. Der
wird aber noch durch viele Heilungserzählungen ergänzt.
Das alles hat viel Gewicht in den Evangelien und diese
Heilungserzählungen sind mehr als nur Wundergeschich-
ten. Es geht darin aber nicht nur darum, zu zeigen, was
Jesus alles kann und aus welcher Vollmacht er wirkt und

lebt, sondern es sind auch Modellgeschichten. Hier wird
sozusagen auf narrative Weise entfaltet, wie das geht
oder was das ist. Es hat paradigmatischen Charakter, es
ist narrative Theologie.

Im Zentrum des Geschehens ist die heilsame Präsenz;
das zeigt sich, wenn man betrachtet, wie Jesus mit diesen
Menschen umgeht. Er ist sehr sparsam in der Verwen-
dung von irgendwelchen Hilfsmitteln. Ab und zu braucht
es sozusagen pharmakologische Elemente wie Öl, aber vor
allem geht es um eine unmittelbare Begegnung. Jesus
bringt, so kann man es formulieren, Heilungsbedürftige
und oft marginalisierte Menschen in diesen Heilungser-
zählungen in Kontakt mit der göttlichen Gegenwart, dem
„Reich Gottes“, und geht auf differenzierte Weise auf sie

Simon Peng-Keller
Spiritual Care und der Christliche Heilungsauftrag

Abstract

Dieser Beitrag, der ein Transkript des am 9.11.2024 von Prof. Dr. Simon Peng-Keller gehaltenen Vortrags darstellt, be-
gründet ärztliche und seelsorgliche Spiritual Care im christlichen Heilungsauftrag. Im ersten Abschnitt werden die bi-
blischen Grundlagen des christlichen Heilungsauftrags beleuchtet, der, wie danach gezeigt wird, in vielfältiger Weise
aufgenommen und in der Gegenwart verwirklicht wird. Im dritten Abschnitt werden drei Modelle skizziert, den christli-
chen Heilungsauftrag im Kontext moderner Medizin zu verstehen, wobei für ein transformatives Verständnis plädiert
wird. Vortrag AGEAS Interlaken November 2024. Redaktion: Hans-Arved Willberg



S. Peng-Keller, Spiritual Care und der christliche Heilungsauftrag                                                                          Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/2

13

ein. Ganz wichtig dabei ist immer die soziale Komponen-
te. Es gibt zwar schon ein wiedererkennbares Muster,
aber jede Heilungsgeschichte ist auch wieder anders; die-
se Erzählungen sind wunderbar nachvollziehbar, wenn
man versucht, sie zu verstehen. Dann zeigen sie sich nicht
als spektakuläre Wundergeschichten, die irgendwie weit
hergeholt sind.

Ich nenne nur ein Beispiel: Es fällt auf, dass Jesus mit
Vorliebe am Sabbat zu heilen scheint, aber warum? Man
wirft es ihm vor, es bringt ihm Probleme. An der Sabbat-
heilung entzünden sich Konflikte, weil unklar ist, ob man
das überhaupt darf. Die Ärzte hatten am am Sabbat frei,
positiv gesagt, also ärztliche Praxen sollten am Sabbat
selbstverständlich geschlossen sein, wie bei uns am Sonn-
tag. Natürlich können Notfälle eine Ausnahme sein. Aber
häufig waren diese Heilungen gar keine Notfallsituatio-
nen. Warum also heilt Jesus am Sabbat, obwohl es ihn in
Schwierigkeiten bringt? Er heilt die Menschen dann, weil
sie dann am berührbarsten sind, in den Momenten, wenn
sie zur Ruhe kommen, wo sie offen und empfänglich sind.
Es ist kein Zufall, dass es am Sabbat geschieht.

Es ist ein holistisches Empowerment, mag man sagen.
Das tönt jetzt sehr modern, aber das Wort holos kommt
auch vor im Neuen Testament. Im Johannesevangelium ist
die Rede vom holon anthropon (Johannes 7,23), vom gan-
zen Menschen. Darum geht es nicht nur um das Seelen-
heil, sondern es geht um vielfältige und komplexe Leiden:
somatische, seelische, soziale, spirituelle, nach unseren
heutigen Unterscheidungen. Besonders im Markusevange-
lium ist es schön zu sehen, dass die Heilungserzählungen
dort nicht zufällig aufgelistet sind, sondern dass der Evan-
gelist das ganze Spektrum benennt, um zu vermitteln: Je-
sus heilt vielfältig vieldimensional. Es sind die kurative,
die rehabilitative und palliative Dimension einbezogen,
kann man sagen. Es ist vieldimensional, aber es ist auch
stets nur ein Anfang. Natürlich sind die Menschen weiter-
hin vulnerabel und werden sterben und Jesus hat kein Ge-
sundheitssystem aufgebaut.

Das ist die biblische Grundlage, auf der wir heute im-
mer noch stehen, denn nach allgemeiner Überzeugung
ging es nicht nur die Anfangszeit des Christentums an.
Dieser Heilungsauftrag gilt bis heute. Aber es setzte schon
sehr früh eine theologische und auch kirchliche Marginali-
sierung des Heilungsauftrags ein, man hat ihn eigentlich
vergessen; man betont nur die Verkündigung des Evange-
liums und vergisst, dass zum Verkündigen auch das Hei-
len gehört. Es führt bis heute eine Schattendasein. Die

großen Kirchen haben diese Dimension nicht so recht auf
dem Schirm, obwohl das Christentum außerordentlich in-
novativ, kreativ und engagiert im Bereich des Heilens sein
konnte und kann.

Vieles im Gesundheitswesen hat christliche Wurzeln.
Die moderne Hospizbewegung ist so ein Beispiel, das En-
gagement ist bei Cicely Saunders und ihren Vorgängerin-
nen aus einer stark christlichen Inspiration entstanden,
und Spiritual Care letztlich auch. Ich wundere mich
manchmal, dass ich von manchen Kirchenvertretern in
der Schweiz als jemand angesehen werde, der eigentlich
ein Säkularisierungsprogramm vertritt. Wenn sie Spiri-
tual Care mit säkularisierter Seelsorge verknüpfen, ist das
ein Fehlschluss. Die Spiritual Care kommt aus einer stark
christlichen Inspiration.

2. Das Christentum: eine Religion
der Heilung?

Adolf von Harnack, ein wichtiger Theologe Anfang des
20. Jahrhunderts, hat gesagt, das Christentum sei eine Re-
ligion der Heilung. Für das frühe Christentum hat er es
nachgewiesen. In gewisser Weise gilt es auch heute noch,
global betrachtet: Das Christentum wächst häufig an Or-
ten, wo das Heilungsmoment sehr im Vordergrund steht.

Das Christentum war im Lauf seiner Geschichte sehr
flexibel und hat sich an wandelnde Formen des Gesund-
heitswesen angepasst. Aber nicht nur das, sondern es hat
sie auch innovativ weitergeführt. Für die Schweiz des 19.
und 20. Jahrhunderts etwa könnte man sehr schön zeigen,
wie sehr christliche Akteure das Gesundheitswesen voran-
getrieben haben.

In den Kirchen gibt es immer wieder einmal Rich-
tungsentscheidungen, die nachwirken, auch wenn man sie
längst vergessen hat. Ein solcher Entscheid fand 1215 auf
dem Vierten Lateralankonzil statt. Bis zu diesem Zeit-
punkt waren Ärzte häufig auch in Personalunion Geistli-
che, und dieses Konzil hat wahrscheinlich wegen vielen
negativen Erfahrungen beschlossen: Nein, es ist ist bes-
ser, diese beiden Berufsgruppen zu trennen. Und man hat
sich dabei von einer einfachen Logik leiten lassen: Der
Arzt ist für den Leib zuständig, der Seelsorger für die See-
le, für das Geistige, für die geistliche Dimension, und
dementsprechend hat man auch die Ausbildung neu struk-
turiert. Es war die Zeit, als die Universitäten entstanden
und neben der Theologischen Fakultät nun auch eine me-
dizinische Fakultät.

Mit dem Verbot der Ausübung von Medizin durch
Geistliche entstanden auch schon Ansätze einer ärztlichen
Spiritual Care. Die Ärzte sollten nämlich die Kranken er-
mahnen, vor einer Behandlung zunächst den Priester zu
konsultieren und ihre Sünden zu bekennen, und auch die
Aufgabe des Tröstens wurde den Ärzten zugemutet. Aber
dieser Lösung folgten viele ungelöste Probleme, die uns
bis heute zu schaffen machen. Das eine Problem ist der
unsägliche Leib-Seele-Dualismus, der bis heute in der Me-
dizin total plausibel erscheint. Er trägt auch bei zum Er-
folg von Spiritual Care, weil viele Ärzt*innen zwar prinzi-
piell dualistisch denken, aber auch fühlen und merken,
dass es auch noch diese andere Dimension gibt.

Theologisch ist der Dualismus heikel. Es ist problema-
tisch, wenn man die Berufsgruppen so ausbildet und aus-
einander dividiert, wie es noch geschieht: Wie steht es



Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/2                                                                          S. Peng-Keller, Spiritual Care und der christliche Heilungsauftrag

14

dann um die Zusammenarbeit und wie sieht sie konkret
aus? Das ist heute gerade auch im Bereich von Spiritual
Care eine Herausforderung.

In der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts wurde die
Debatte, wie sich die Kirchen im Gesundheitswesen enga-
gieren können und sollen, im Bereich der Organisationen
sehr intensiv geführt. Im globalen Süden hat man sich ge-
fragt, ob die Kirchen sich in der nachkolonialistischen Zeit
zurückziehen sollen. Die ärztliche Mission, die von einer
Art Union oder Ehe zwischen moderner Medizin und
christlicher Mission gelebt hat, wurde hinterfragt. Sollte
man sagen: „Mission accomplished“ - wir haben unsere
Aufgabe getan? Hatte mn überhaupt noch die Ressourcen
dazu? Vor allem der Weltkirchenrat hat dazu sehr klar
Stellung genommen und gesagt: Nein, unsere Mission ist
nicht accomplished, die Kirche kann ihre Verantwortung
im Bereich des Heilens nicht anderen Akteuren überlas-
sen. „Unsere Berufung zu Gesundheit und Heilung ist so
stark wie seit eh und je“, sagt 2018 Olav F. Tveit,  Gene-
ralsekretär des Ökumenischen Rats der Kirchen (ÖRK)
(World Council of Churches, 2018). In der Schweiz spürt
man davon nicht so viel, mindestens was die Landeskir-
chen angeht.

Die Einsicht, die sich aus diesen Konsultationen erge-
ben hat, ist folgende: Es braucht dieses Engagement, es
ist eine Aufgabe aller Mitglieder der Kirche und auch und
in besonderer Weise der Spezialist*innen, die in einem
Gesundheitsberuf oder einem Seelsorgeberuf ausgebildet
sind und werden. Und es braucht eine Koordination zwi-
schen diesen unterschiedlichen Ebenen. Die Kirchen tun
sehr viel, aber sie tun es häufig auch sehr unkoordiniert,
man weiß gar nicht voneinander. Das erlebe ich auch  in
meiner Tätigkeit, wenn ich etwa Vorträge halte: Da sind
die Mediziner:innen unter sich und die Seelsorger:innen
sind unter sich und man kommt oft gar nicht zusammen.

3. Der biblische Heilungsauftrag als
Grundlage für ärztliche Spiritual Care?
Es gibt drei Modelle, den christlichen Heilungsauftrag

heute zu verstehen. Sie  werden in der Tabelle vorgestellt.
Das Kontrastmodell hält die Gesundheitsversorgung

für eine säkulare Aufgabe, das eigentlich Christliche ge-
schehe außerhalb des staatlich regulierten Gesundheits-
wesen durch spezifische Rituale, Exorzismus, Gebete und
was auch immer. Pfingstkirchen haben diesen Ansatz und
man sieht dort häufig  auch die Medizin entsprechend kri-
tisch.

Theologisch gesehen muss man dazu sagen, dass Got-
tes Kraft auch durch die Mittel moderner Gesundheitsver-
sorgung wirkt. Schon das Alte Testament spricht davon.

Im Buch Jesus Sirach wird der Arzt gepriesen und gesagt,
dass Gott auch die Kräuter gemacht hat und durch sie hei-
lend wirkt: „Der Herr hat die Arznei aus der Erde geschaf-
fen, und ein Vernünftiger verachtet sie nicht“ (Jesus Si-
rach 38,4).

Paul Tillich schreibt: „Die heilende Kraft des göttlichen
Geistes kann nicht die Methoden des Heilens ersetzen, die
für die verschiedenen Dimensionen spezifisch sind, und
umgekehrt können diese Methoden des Heilens nicht die
heilende Wirkung des göttlichen Geistes ersetzen“ (Til-
lich, 1987, S.321). Beides ist wichtig und das sieht man
auch in der ganzen Geschichte des Christentums. Man
nutzte die vorhandenen Mittel, um Menschen heilsam zu
begegnen.

Das Immersionsmodell sagt, dass sich der Heilungsauf-
trag durch den christlich motivierten Einsatz für eine hu-
mane Gesundheitsversorgung verwirklicht. Die Mittel
sind säkular und evidenz-basiert. Christliche Ärzte nutzen
keine anderen Medikamente und haben keine andere Pro-
zeduren als nicht-christliche Ärzte, aber sie sind christlich
motiviert, und sie gestalten ihr Handeln dann auch ent-
sprechend anders.

Das Transformationsmodell geht einen Schritt darüber
hinaus und sagt, dass sich der Heilungsauftrag durch das
verwirklicht, was das Immersionsmodell sagt, aber es ge-
he außerdem auch um die Umgestaltung von innen heraus
aus christlicher Inspiration. Wir können uns also nicht be-
gnügen mit dem Gesundheitswesen, so wie es ist, sondern
die christliche Inspiration drängt nach vorne, der Hei-
lungsauftrag verlangt auch nach Transformation.

Wir sehen, dass es immer auch um die Frage geht, was
wir uns eigentlich darunter vorstellen, wenn wir vom
christlichen Heilungsauftrag und überhaupt von Heilung
sprechen. Heilt die Medizin? Aus theologischer Sicht muss
man diese Frage verneinen. Nein, die Medizin heilt nicht,
sondern Medizin ist ein Beitrag, ein Instrument der Hei-
lung. Die heilenden Kräfte selbst, auch die natürlichen,
stehen nicht in der Verfügung der Medizin.

Wenn wir vom Heilungsauftrag sprechen, geht es auch
um die Grundhaltung der heilsamen Selbstbegrenzung.
Interprofessionalität ist auch ein Stück weit Ausdruck
heilsamer Selbstbegrenzung. „Kein einzelner kann alle Ar-
ten des Heilens mit beruflicher Autorität ausüben, ob-
gleich einzelne mehr als nur eine Methode beherrschen
können“, schreibt Tillich. „Das Heilen ist in allen seinen
Formen fragmentarisch“ (Tillich 1987, S.323). Darum
braucht es diese Demut oder diese Selbstbegrenzung, das
Wissen, dass wir bestenfalls Instrumente der Heilung
sind. Ich kann etwas dazu beitragen, dass Menschen heiler
werden. Die Abbildung zeigt, dass die interagierenden Be-
rufsgruppen ihre Schwerpunkte je in einer Care-Dimen-

Tabelle: Die gegenwärtigen Modelle zur Verwirklichung des christlichen Heilungsauftrags



S. Peng-Keller, Spiritual Care und der christliche Heilungsauftrag                                                                          Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/2

15

sion haben, dass sie aber immer auch mit mit den anderen
Dimensionen befasst sind. Darum ist auch Spiritual Care
in der DNA interprofessionell. Es ist ungut für Patient*in-
nen, wenn die Berufsgruppen nicht zusammenarbeiten.

Wir benötigen für Spiritual Care einerseits Kompeten-
zen und Skills, wie zum Beispiel die spirituelle Anamnese,
so etwas kann man lernen und üben. Andererseits lebt
Spiritual Care auch von einer spirituellen Grundhaltung.
Dass sie ein wesentliches Element der Therapiewirksam-
keit ist, konnte auch empirisch gezeigt werden. Die
Schwierigkeit, die wir mit dieser persönlichen Haltung
haben, ist ihre Transprofessionalität, das heißt: Sie geht
eigentlich über das Professionelle hinaus, also über das,
was man von einem guten Arzt erwarten kann und muss,
und damit geht sie auch irgendwie über das hinaus, was
man an einer medizinischen Fakultät vermitteln und prü-
fen kann. Diese persönliche Haltung kann man sich wün-
schen, aber es ist schwierig, sie im Bereich von Spiritual
Care zu fassen.

Ich möchte abschließend noch mit dem Modell der
„Healing Presence“ betonen, was Spiritual Care aus der
Perspektive des Kommunizierens ist. Wir können das

auch „Tiefenkommunikation“ nennen. Darunter verstehen
wir eine bestimmte Art und Weise der Zuwendung. Das ist
keine zusätzliche Aktivität. Bei vielen Ärzt:innen löst der
Gedanke an Spiritual Care Angst aus, noch mehr tun zu
sollen. Im Zentrum der Spiritual Care steht aber nicht die
Vermehrung des Tuns, sondern das Mehr an Präsenz.
Nicht verstärkte Aktivität, sondern verstärkte Rezeptivi-
tät. In diese Präsenz zu finden und sie aufrechtzuerhalten
oder wieder zu wecken, ist eine geistliche Haltung und
letztlich eine geistliche Übung, und das in einem stressi-
gen Berufsalltag zu verwirklichen, ist die Kunst von Spiri-
tual Care.

Wirkliche Healing Presence, indem jemand in dieser
Offenheit zuhört und irgendwie eine Resonanz entsteht,
das würde ich als das „Kerngeschäft“ oder die Kernaufga-
be von Spiritual Care bezeichnen.

Quellenangaben

Peng-Keller, S. (2021). Klinikseelsorge als spezialisierte Spiritual
Care: Der christliche Heilungsauftrag im Horizont globaler Ge-
sundheit. Vandenhoeck & Ruprecht: Göttingen.

Tillich, P. (1987). Systematische Theologie. Bd. 3, unveränd.
Nachdruck der 4. Aufl. v. 1984. Berlin, New York: Walter de
Gruyter.

World Council of Churches, Witnessing to Christ today, 14; Glo-
bal Ecumenical Health Strategy 2018.

Der Autor

Prof. Dr. theol. Simon
Peng-Keller ist seit 2015
Lehrstuhlinhaber für Spi-
ritual Care an der Univer-
sität Zürich. Als solcher
ist er einer der führenden
Experten auf dem Gebiet
der Spiritual Care und in
diversen Forschungspro-
jekten involviert. Er ist
aber auch Seelsorger und
Begleiter für kontemplati-
ve Exerzitien

Simon Peng-Keller
Klinikseelsorge
als spezialisierte
Spiritual Care
Der christliche Heilungsauftrag
im Horizont globaler Gesundheit

Vandenhoeck & Ruprecht 2021,
231 S., 28 €

Das Gesundheitswesen befindet sich im Wandel. Neben Globa-
lisierung und Digitalisierung verändert auch das Aufkommen
einer interprofessionellen Spiritual Care den Klinikalltag. Welche
Rolle kann hier die christliche Klinikseelsorge einnehmen?

Sollen Patient*innen umfassend und empathisch betreut wer-
den, dürfen nicht nur Symptome und Diagnosen im Vordergrund
stehen. Genauso wichtig ist, was eine Erkrankung für den Men-
schen im Krankenhausbett bedeutet und wie der neuen Situation
begegnet werden kann. Das Buch ist ein Plädoyer dafür, die
christliche Krankenhausseelsorge als spezialisierte Spiritual Care
zu profilieren und im Horizont des christlichen Heilungsauftrags
neu zu verstehen. Nur in enger Zusammenarbeit mit Gesund-
heitsfachpersonen kann sie weiterhin ihren Auftrag wahrnehmen
und eine gerechte und humane Gesundheitsversorgung fördern.

Abbildung: Spiritual Care als interpro-
fessionelle Aufgabe. Quelle: Peng-
Keller 2021, a.a.O.



Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/2                                                                                                                    R. Hefti, Grundlagen für Spiritual Care

16

Was kann Spiritual Care in existenziellen Krisen be-
deuten, wenn wir zum Beispiel einem Patienten mit Ver-
dacht auf ein Prostatakarzinom mitteilen müssen, dass
die Biopsie die Diagnose bestätigt? Darauf sind Patienten
unterschiedlich vorbereitet, manche gut, manche über-
haupt nicht. Soll ich versuchen, den Patienten zu beruhi-
gen und ihm erklären, dass die Prognose grundsätzlich
gut ist? Soll ich Verständnis signalisieren für die aktuelle
Überwältigung? Soll ich den Patienten ermutigen, sich mit
dem Sterben auseinanderzusetzen und ihn nach dem Glau-
ben, nach spirituellen Ressorcen fragen?

Spiritual Care als Brücke

Für mich ist Spiritual Care zu zuerst einmal eine Brü-
cke zwischen zwei Welten: der Welt der Medizin und der
Welt der Spiritualität, zwei Welten, die in der modernen,
evidenzbasierten Medizin nicht zusammengesehen wer-
den. Spiritual Care als Brücke schafft einerseits die Legiti-
mation, Glaube und Spiritualität im medizinischen Kon-
text zu thematisieren, ohne dass das gleich als Esoterik,
Hokuspokus oder missionarisches Bestreben eingestuft
wird. Andererseits vermittelt Spiritual Care wesentliche
Grundlagen dafür, wie Spiritualität in angemessener, pa-
tientengerechter und professioneller Weise in die medizi-
nische Behandlung einbezogen werden kann. Dazu
braucht es Schulung, da der Einbezug der Spiritualität bis-
her kein Bestandteil unseres Medizinstudiums oder unse-
rer medizinischen Weiterbildungen ist, auch wenn der
Einbezug existentieller Themen (Sterben und Tod) durch
die Palliative Care wieder in die Medizin Einzug gehalten
hat.

Definitionen und Modelle
Spiritual Care meint grundsätzlich den Einbezug von

Spiritualität in den medizinischen oder gesundheitsfachli-
chen Kontext. Damit bedeutet Spiritual Care die gemeinsa-
me Sorge für den kranken Menschen in allen seinen Di-
mensionen, der physischen, der psychosozialen, wie auch
der spirituellen. Diese Definition stützt sich auf das bio-
psychosoziale Modell von Engel (1977). Der biopsychoso-
ziale Bezugsrahmen ist für die gesundheitsfachliche Spiri-
tual Care von entscheidender Bedeutung. Die Spiritualität
steht immer in einer Interaktion mit dem biologischen,
psychologischen und sozialen Gegebenheiten. Spirituelles
Erleben kann Ausdruck einer psychiatrischen Erkrankung
oder eines Hirntumors sein. Damit ist auch Interdiszipli-
narität und Interprofessionalität zwingende Vorausset-
zungen für eine qualifizierte Spiritual Care.
  Ein weiterer zentraler Aspekt von Spiritual Care ist das
„Caring“, dieses sich Sorgen, dieses „urchristliche“ Anlie-
gen, das im Mandat der Nächstenliebe nach dem Beispiel
des Barmherzigen Samariters seine Entsprechung findet.
Man spricht heute auch von „Compassionate Care“, was
auf den Begriff der „Compassio“ zurückgreift. Caring for-
dert von uns Ärztinnen und Ärzten ein Engagement, eine
Leidenschaft für unsere Patientinnen und Patienten.

Aus christlicher Sicht kommt hier auch die Gegenwart
Gottes ins Spiel, die uns stärkt und heilsam auf den Kran-
ken einwirkt. Dieses ganzheitliche und bedingungslose Ca-
ring kommt im Bild des Schweizer Malers Ferdinand Hod-
ler (1853-1918) sehr schön zum Ausdruck.

René Hefti
Grundlagen für Spiritual Care

Abstract

Der Beitrag vermittelt ein Basiswissen zu Spiritual Care mit hilfreichen Definition und Modellen. Er spricht die Bedeu-
tung des Caring als Haltung und Kompetenz an, die genuin in der christlichen Care-Tradition verankert ist. Er erläutert
Entwicklungen und Rahmenbedingungen der modernen Medizin und die Bedeutung der Evidenzbasierung. Schliesslich
fokussiert der Beitrag auf die spirituelle Ananmnese als zentrales Handwerkzeug für Spiritual Care.
Überarbeiteter Vortrag der AGEAS in Interlaken November 2024.



R. Hefti, Grundlagen für Spiritual Care                                                                                                                    Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/2

17

Zwei Grundfomen von Spiritual Care

Nach Simon Peng-Keller gibt es zwei Grundformen von
Spiritual Care: Die gesundheits- und sozialberufliche Spiri-
tual Care sowie die seelsorgerliche Spiritual Care (Peng-
Keller, 2020). Für uns als Ärztinnen und Ärzte ist die ers-
te Form relevant. Dabei geht es nach Simon Peng-Keller
„nicht um eine zusätzliche Aufgabe, die mit den schon be-
stehenden in Konkurrenz tritt, sondern um eine zusätzli-
che Kompetenz, die ermöglicht, den primären Handlungs-
auftrag besser und patientenorientiert zu erfüllen“ (ebd.,
S.130). Dies trifft die Essenz von Spiritual Care sehr gut,
erfordert aber ein Einüben dieser Kompetenz in unserem
Medizinalltag. Diesbezüglich schreibt Peng-Keller: „Die
eigentliche Herausforderung dürfte die Revision eines
verfestigten professionellen Selbstbildes sein“ (ebd.).

Wer seelsorgerliche Spiritual Care ausübt, nimmt eine
Doppelrolle ein: Er bringt seine fachlich-seelsorgerliche
Expertise sowie seine Repräsentation einer Glaubensge-
meinschaft und damit einer religiösen Tradition mit ein
(ebd., S.129). Das unterscheidet die Seelsorgenden von
uns Ärztinnen und Ärzten. Wir arbeiten nicht im Auftrag
einer Kirche oder einer religiösen Gemeinschaft.

Rahmenbedingungen für Spiritual Care

Das lesenswerte Buch „Hostility to Hospitality“ von
Tracy und Michael Balboni (Balboni, Balboni, 2018) ist ein
wertvoller Beitrag zum Diskurs zu Medizin und Spirituali-
tät. Michael Balboni ist Theologe, Tracy Balboni Radioon-
kologin. Beide sind an der Harvard University in Boston
tätig. In der letzten Ausgabe von SuG finden Sie einen Ar-
tikel von Michael Balboni, der wesentliche Aussagen des
Buchs zusammenfasst (Balboni, 2024).

Die Grafik stellt eine treffende Analyse der  aktuellen
Wirkkräfte und damit der Rahmenbdingungen im Gesund-
heitswesen dar. Das ursprüngliche Motiv der Gesundheits-
berufe, das „Caring“, ist mit einem roten Herz symboli-
siert. Dieser personalen Wirkkraft, die auch für Spiritual
Care bestimmend ist, stehen drei apersonale Wirkkräfte
(„social forces“) gegenüber: Wissenschaft und Technik,
Bürokratie und Ökonomie. Diese grenzen den Gestaltungs-
raum für eine personenzentrierte Medizin ein.

Eine Evidenzbasierung von Spiritual Care

Trotz des kritischen Blicks auf die Wissenschaft ist die
Evidenzbasierung ein wichtiger Pfeiler für die Anerken-
nung von Spiritual Care. In einer evidenzbasierten Medi-
zin muss belegt werden können, dass der Einbezug der
Spiritualität wirksam ist und nicht schadet.

Abbildung 2 zeigt anhand der jährlichen Veröffentlich-
dungen ein wachsendes Forschungsfeld in den USA und
mittlerweilen auch in Europa, das sich mit Religiosität
und Spiritualität in den Gesundheitswissenschaften be-
schäftigt. Eine wertvolle Übersicht dieser empirischen
Arbeiten bietet das 2023 in der 3. Aufl. erschienene
„Handbook of Religion and Health“ von Harold Koenig et
al. (Koenig et al., 2023), welches die Studien systemati-
siert und auch in ihrer Qualität bewertet.

Als Forschungsinstitut für Spiritualität und Gesundheit
(www.fisg.ch) ist es uns wichtig, zu diesem neuen For-
schungsgebiet durch Masterarbeiten, Promotionen und
Koopertationsprojekte einen Beitrag zu leisten. Um Spiri-
tualität zu beforschen, benötigt man eine Definition und
Operationalisierung des Begriffs. Spiritualität ist aber
heute zu einem Containerbegriff geworden, der „Glaube“
und „Religion“ einschließt und oft im Plural verwendet
wird. Diese Spiritualitäten beinhalten auch östliche und
humanistische Konzepte von Spiritualität.

Ein offenes und hilfreiches Spiritualitätsmodell wurde
von dem Theologen Anton Bucher entwickelt (Bucher,
2014), der an der Universität Salzburg lehrt. Der zentrale
Aspekt ist die Verbundenheit mit der Transzendenz, der

Abbildung 1: Die vier sozialen Energien im Gesundheits-
wesen nach M. Balboni.

Abbildung 2: Anzahl der in der US-amerikanischen National Library
of Medicine (NLM) gelisteten Arbeiten mit religiösen Bezügen zwi-
schen 1980 und 2002.

Abbildung 3: Das Spiritualitätsmodell nach Anton Bucher (Bucher,
2014, S.40). Verbundenheit als zentrales Element.



Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/2                                                                                                                    R. Hefti, Grundlagen für Spiritual Care

18

Natur, der sozialen Mitwelt und sich selbst. Wir können
im Rahmen einer spirituellen Anamnese bei unseren Pa-
tienten danach fragen, wo und wie sie mit diesen Dimen-
sionen verbunden sind. Eine tragende Spiritualität erfor-
dert eine Verbundeheit in mehreren Dimensionen, wie
dies auch in der biblischen  Anthropologie (im „Doppelge-
bot der Liebe“) formuliert wird (Abbildung 4). Einzig die
Beziehung zur Natur, zur Schöpfung, wird hier nicht ex-
plizit erwähnt.

Die spirituelle Anamnese

Die spirituelle Anamnese ist das zentrale Handwerks-
zeug in der Umsetzung von Spiritual Care. Die Bedeutung
der Anamnese ist uns Ärztinnen und Ärzten vertraut. Sie
gibt uns die relevanten Informatio-
nen für die Behandlung. Eine der
ersten wissenschaftliche Publikatio-
nen zur spirituellen Anamnese
stammt von Christina Puchalsky (Pu-
chalsky, Romer, 2020). Ihren Titel
„Taking a spiritual history allows
clinicians to under-stand patients
more fully“ finde ich  sehr zutref-
fend, denn das entspricht meiner Er-
fahrung. Sie vertieft die Arzt-Patien-
ten-Beziehung und ermöglicht, dass
existenzielle Themen zur Sprache
kommen können.

Entscheidend für die spirituelle
Anamnese ist eine offene und pa-
tientenzentrierte Haltung. Traugott
Roser, Theologe und Seelsorgeexper-
te an der Universität Münster, plä-
diert für einen radikal subjektiven
Ansatz: „Spiritualität ist, was immer
der Patient dafür hält“ (Roser, 2009,
S.47). Diese Haltung fordert uns her-
aus, trifft aber den Kern. Es geht
darum, zu verstehen, ob Spirituali-
tät für die Patientin und den Patien-
ten eine Relevanz hat und in wel-
cher Form. Ob sie für den Patienten
eine Ressource darstellt, ihm Halt
und Wert gibt, oder ob sie eher ein

Belastungsfaktor ist, Angst induziert, moralische Konflik-
te auslöst oder ihn gar „entwertet“. Man spricht dann
auch von „Spiritual Struggles“. Diese sind für die Behand-
lung genauso relevant, da sie Heilungsprozesse hindern
und Krankheitszustände zementieren können.

Wenn wir eine spirituelle Anamnese machen, müssen
wir auch klären, was wir genau anstreben. Aus der prakti-
schen Erfahrung habe ich ein 3-Stufen-Schema entwickelt
(Abbildung 5). In Stufe 1 geht es um eine grobe Orientie-
rung: Ist der Glaube, die Spiritualität für die Patientin, für
den Patienten in irgend einer Form relevant? Hat diese Di-
mension für ihn im Krankenhauskontext Bedeutung? Ge-
hört er einer religiösen oder spirituellen Gemeinschaft
an? Möchte er, dass Spiritualität im Gespräch mit den
Fachkräften thematisiert wird? Das zur Verfügung stehen-
de Instrument hierfür ist das SPIR-Interview (siehe auch
Beitrag von Cornelia Straßner, S.7-9). Der SPIR leitet sich
amerikanische FICA-Modell ab (F = Faith (Beliefs); I = Im-
portance (Influence); C = Community; A = Address). In
Stufe  2 wird nach den spirituellen Bedürfnissen und Res-
sourcen gefragt, aber auch nach spirituellen Belastungen
und Konflikten. „Spiritual Struggles“ sind typischerweise
die Domäne der Seelsorge. In Stufe 3 geht es um die spiri-
tuelle Biografie. In welchen Kontext ist jemand aufge-
wachsen: religiös/spirituell oder säkular?  Welche spiri-
tuellen Wandlungen oder Wendepunkte hat er erlebt oder
vollzogen, und was bedeuten diese für ihn heute? Die Er-
hebung einer spirituelle Biografie kann im psychothera-
peutischen Kontext Sinn machen, gehört aber typischer-
weise auch in den Kontext der Seelsorge.

Eine wichtige und oft kritische Frage ist: Wie leite ich
eine spirituelle Anmanese ein, ohne die Patientin, den Pa-
tienten zu brüskieren? Hilfreich sind offene Einstiegsfra-

gen wie „Was trägt Sie in dieser Krankheit?“,
„Was gibt ihnen Kraft in ihrer Krankheitssitua-
tion?“. Diese Fragen lassen das Antwortspektrum
offen und zielen nicht direkt auf Spiritualität. Die
Art des Einstiegs richtet sich auch wesentlich nach
dem medizinischen Kontext. Eine kurze spirituelle
Anamnese (SPIR) kann Teil einer Eintrittsanamne-
se bei einer stationären Behandlung sein, wie wir
es in der Klinik SGM machen. Wir wollen wissen,
ob die Spiritualität für die Patientin, den Patienten
relevant ist und ob ere diese in die Behandlung
einbeziehen möchte.

Abbildung 4: Das Spiritualitätsmodell nach Anton Bucher und das
Doppelgebot der Liebe als Modell der biblischen Anthropologie.

Abbildung 5: Abstufungen der Spirituellen Anamnese. (R/S = Religion/Spiritualität).

Abbildung 6: Kompetenz-
stufen für Spiritual Care.



R. Hefti, Grundlagen für Spiritual Care                                                                                                                    Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/2

19

Die spirituelle Anamnese ist ein „Skill“ und muss geübt
werden. Ich will mit diesem Beitrag ermutigen, eigene Er-
fahrungen zu sammeln. Parallel dazu entwickeln wir im
Forschungsinstitut einen Online-Lehrgang und werden
weiter Schulungskurse anbieten. Zudem arbeite ich mit
einem Medizinverlag an einem praktischen Leitfaden, der
2026 herauskommen soll.

Insgesamt kann man Spiritual Care nach Shane Sinclair
(2012)  in drei Grundformen aufteilen (Abbildung 6): 1. in
eine Primary Spiritual Care, bei der es um die Wahrneh-
mung und das Thematisieren spiritueller Aspekte geht; 2.
in eine supporitve Spiritual Care, wobei spirtuelle Res-
sourcen aktiv unterstützt werden; und 3. eine spezialised
Spiritual Care, was der fachlichen Seelsorge entspricht.

Quellenangaben

Balboni, M. (2024). Sachlichkeit statt Gastlichkeit? Den Geist der
Zuwendung wieder entdecken. Spiritualität und Gesundheit
3/1, 9-14.

Balboni, M.J., Balboni, T.A. (2018). Hostility to Hospitality: Spiri-
tuality and Professional Socialization within Medicine. Oxford
University Press.

Bucher, A. (2014). Psychologie der Spiritualität: Handbuch, 2.
vollst. überarb. Aufl., Mit E-Book inside, Weinheim, Basel:
Beltz.

Engel,  G.L. (1977). The Need for a New Medical Model: A Chal-
lenge for Biomedicine. Science 196, 129-136. doi: 10.1126/sci-
ence.847460

Koenig, H.G., VanderWeele, T.J., Peteet, J.R. (2023). Handbook of
Religion and Health. 3. Aufl. New York: Oxford University
Press.

Peng-Keller, S. (2020). Spiritual Care: Grundgestalten, Leitmo-
delle und Entwicklungsperspektiven. Spiritual Care 9/2, 127-
135. doi: https://doi.org/10.1515/spircare-2019-0078.

Puchalsky, C., Romer, A.L. (2020). Taking a Spiritual History All-
ows Clinicians to Understand Patients More Fully. Journal of
Palliative Medicine 3, 129-37. doi: 10.1089/jpm.2000.3.129.

Roser, Traugott (2009). Innovation Spiritual Care: Eine prak-
tisch-theologische Perspektive. In: Frick, E., Roser, T. (Hg).
Spiritualität und Medizin. Gemeinsame Sorge für den kranken
Menschen, Stuttgart, 45-55.

Bildquelle Gemälde: Research Portal by SIK-ISEA,
Ferdinand Hodler (1875), Der barmherzige Samariter,
Foto:  Kunsthaus Zürich,
https://recherche.sik-isea.ch/sik:work-6006947/in/catalogu-
es.hodler/

Ausführliche Vorstellung des Handbuchs von Koenig et al. s. SuG
(2022) 1/2, S.24. Freier Download: https://fisg.ch/de/publikatio-
nen/zeitschrift-spiritualitaet-und-gesundheit

Der Autor

Dr. med. René Hefti leitet
das Forschungsinstitut für
Spiritualität und Gesundheit
in Langenthal. Zudem ist er
Dozent für psychosoziale
Medizin und Spiritual Care
an den Universitäten Basel
und Bern sowie ärztlicher
Consultant in der KIinik
SGM Langenthal. Er studier-
te Medizin in Zürich und
machte eine Fachausbildung
in Innerer Medizin und Kar-
diologie. 2004 absolvierte er
einen Aufenthalt am Center
for Spirituality, Theology
and Health an der Duke Uni-
versity bei Prof. Haorld Koe-
nig, was 2025 zur Gründung
des Forschungsinstitutes für
Sprititualität und Gesund-
heit führte.

Creative Spiritual Care
“Heilsamer sein” von Ulrike Streck-Plath

„Heilsamer sein“ will die Akzep-
tanz von Spiritualität und Spiritual
Care im Gesundheitswesen fördern.
Darüber hinaus leitet es Beschäftigte
im Gesundheitswesen an, das unkom-
plizierte Instrumentarium der Creati-
ve Spiritual Care für sich selbst anzu-
wenden. Die Autorin ist davon über-
zeugt, dass es ein Geburtsrecht ist,
heil und ganz zu sein. Durch belas-
tende Erlebnisse verlieren Menschen
jedoch Teile ihres Selbst. Die aus der

Kunst entwickelte Creative Spiritual Care, vorgestellt
auch auf einem Poster im Rahmen der ECRSH-Tagung
2024 in Salzburg, kann helfen, diese Teile zurückzuholen.
Die Praxis zeigt: Menschen können so ihre existenziellen
Ressourcen und die ihres Gegenübers stärken. Die Erfah-
rung legt nahe, dass sich so auch Therapiedauern und
Krankenhausaufenthalte reduzieren können.

Weitere Informationen zum Buch mit Leseprobe: 
https://usplive.de/heilsamer-sein/

https://doi.org/10.1126/science.847460
https://doi.org/10.1126/science.847460
https://doi.org/10.1126/science.847460
https://doi.org/10.1515/spircare-2019-0078
https://usplive.de/heilsamer-sein/


Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/2                                                                                                                                                                        News

20

AGEAS Herbsttagung über Spiritual Care

Auf der gut be-
suchten Herbstta-
gung der Arbeits-
gemeinschaft Ev-
angelischer Ärztin-
nen und Ärzte der

Schweiz (AGEAS) 9.-10.11. in Interlaken übten knapp 100
Ärztinnen und Ärzte den professionellen Umgang mit Spi-
ritualität. Erfreulich hoch war der Anteil junger Men-
schen. Das Thema lautete: „Spiritual Care: Dein Weg zu
einer ganzheitlichen Medizin?“

Neben den Hauptvorträgen von Dr. med. René Hefti,
PD Dr. med. Cornelia Straßner und Prof. Dr. Simon Peng-
Keller, die sie in diesem Heft vorfinden, wurde das Thema
in Gesprächsgruppen, einem Roundtable und einem pra-
xisorientierten Workshop zur Spirituellen Anamnese ver-
tieft.

Eine spannende Studie zur Spirituellen Anamnese, ge-
leitet und vorgestellt von PD Dr. Cornelia Straßner, Uni-
versität Heidelberg, zeigte Möglichkeiten und Grenzen der
Implementierung der Spirituellen Anamnese in den haus-
ärztlichen Kontext. Ermutigend war die positive Resonanz
von mindestens 1/3 der Patientinnen und Patienten, die
das vertiefte Gespächsangebot sehr schätzten.

Prof. Simon Peng-Keller beleuchtete den Zusammen-
hang von Spiritual Care und christlichem Heilungsauftrag
aus theologischer und historischer Sicht und machte Mut,
Spiritual Care in den persönlichen Arbeitskontext einzu-
bringen.

Mediathek der Stiftung GRS

Bitte nutzen Sie die Media Library auf der Website unse-
rer Stiftung. Fortlaufend stellen wir dort die Videoaufnah-
men der Vorträge aus Veranstaltungen hinein, die von uns
selbst oder mit unserer maßgeblichen Beteiligung durch-
geführt wurden. Vor allem die zahlreichen Beiträge der
mittlerweile 9 European Conferences on Religion, Spiri-

tuality and Health
(ECRSH) mit weltweit
führenden Expert:innen
zu diesem Themenbe-
reich sind eine wahre
Fundgrube. Der Zugang
ist derzeit noch gratis.

https://www.medialibrary-grs.ch/

Spiritual Care studieren
Seit 2015 bietet

die Universität Basel im
Rahmen der Advanced
Studies einen Master-
studiengang in Spiri-
tual Care an. Der Stu-
diengang ist eine Ko-
operation der Medizini-
schen mit der Theologi-
schen Fakultät.

Der Lehrplan ist in-
terdisziplinär und in-
terprofessionell ausge-
richtet. Zielgruppe sind
Ärztinnen und Ärzte al-

ler Fachrichtungen, Pflegende und Sozialdienstmitarbei-
tende, Fachpersonen aus der Physio- und Ergotherapie,
der Ernährungsberatung, der Spitalseelsorge wie auch der
Palliativ Care, Psychotherapeut:innen, Kriseninterven-
tionsteams und Leitungsverantwortliche in Gesundheits-
institutionen.

Der Studiengang mit einer Dauer von zwei Jahren und
im Umfang von 60 ECTS besteht aus 24 Lerneinheiten,
einer schriftlichen Abschlussarbeit und einer mündlichen
Abschlussprüfung. Ein Leistungsnachweis erfolgt nach je-
der Lerneinheit entweder in Form einer mündlichen oder
schriftlichen Prüfung, einer Hausarbeit oder eines Vor-
trags. Weitere Eigenleistungen der Studierenden erfolgen
in Form von Literaturstudium sowie durch Fallstudien
und Interviews. Es finden verschiedene Unterrichtsfor-
men wie Vorlesungen, Seminare, Gruppenarbeiten, Fallbe-
arbeitungen, Lehrgespräche und Exkursionen Anwen-
dung. Die Lehrveranstaltungen erfolgen in der Regel ein-
mal im Monat von Freitag bis Sonntag.

Zugelassen werden Fachpersonen mit einem von der
Universität anerkannten Hochschulabschluss und mit
mindestens zweijähriger Berufserfahrung.

Nähere Informationen:
https://spiritual-care.weiterbildung.unibas.ch/de/

NewsNews

https://www.medialibrary-grs.ch/
https://spiritual-care.weiterbildung.unibas.ch/de/


News                                                                                                                                                                       Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/2

21

Digitale Seelsorge?

Die Digitalisierung des Gesundheitswesens verändert
auch das Arbeitsfeld klinischer Seelsorge. Wie nehmen
Seelsorgende die Herausforderungen und Chancen dieser
Entwicklung wahr? Inwiefern prägen digitale Instrumen-
te bereits heute ihren Berufsalltag? Prof. Simon Peng-Kel-
ler, Lehrstuhlinhaber für Spiritual Care an der Universität
Zürich, hat jetzt die Ergebnisse einer Umfrage unter Mit-
gliedern des Schweizer Berufsverbands für Seelsorge im
Gesundheitswesen vorgestellt. Das Bild, das sich aus die-
ser Studie ergibt, ist spannungsreich: Zum einen zeichnet
sich ab, dass die Digitalisierung der klinikseelsorglichen
Arbeit rasch voranschreitet, insbesondere im Bereich digi-
taler Dokumentation. Zum anderen steht die Mehrheit der
befragten Seelsorgenden dem vermehrten Einsatz von di-
gitaler Technologie skeptisch bis ablehnend gegenüber.
Die Studie wirft die Frage auf, wie diese befragte Berufs-
gruppe dazu motiviert und befähigt werden könnte, den
digitalen Wandel aktiv mitzugestalten.

Peng-Keller, S., Winiger, F. (2024). Digitale Spiritual Care: Er-
gebnisse eine Umfrage unter klinischen Seelsorgenden in der
Schweiz. Praktische Theologie 59/1, 31-37.
https://doi.org/10.14315/prth-2024-590106

„Ich kümmere mich um dich“
Heilen, Trösten, Begleiten in Gesundheitswesen
und Gemeinde. 9. Christlicher Gesundheitskongress.

Wie können wir eine nachhaltige Care-Ethik etablie-
ren, selbst wenn Fachkräfte knapp sind? Wie können wir
Caring Communities in einer Gesellschaft fördern, die im-
mer älter wird? Und wie können wir Spiritual Care inmit-
ten kultureller und religiöser Vielfalt praktizieren und dis-
kutieren? 

In diesem Spannungsfeld öffnet die Dynamik des
christlichen Glaubens Türen zu neuen Horizonten: Wie
kann eine Vision von Christian Care aussehen?

Der Kongress bietet interaktive Begegnungen, zahlrei-
che Gesprächsmöglichkeiten und persönlichen Erfah-
rungsaustausch im Konferenzformat.

Zu den Hauptrednern gehört auch Dr. med René Hefti.

Die Stiftung GRS, ursprünglich Stiftung SRP, wurde 1991 gegründet, um das Zusammenwirken von Religion, Psycholo-
gie und Medizin wissenschaftlich zu untersuchen. Die Arbeitsgruppe „Medizin und Glaube“ entstand. Diese korrespondier-
te mit Lehrstuhlinhabern der Psychiatrie wie Prof. Hole, Prof. Pöldinger und Prof. Fisch. Zentrales Thema war die Reli-
gionspsychopathologie, also die Frage, ob der Glaube psychisch krank macht, eine damals weit verbreitete Überzeugung in
der universitären Psychiatrie.

Nach einem Forschungsaufenthalt in den USA bei Prof. Harold Koenig (Duke University) gründete Dr. med. René Hefti
2005 mit einem kleinen Team das Forschungsinstitut für Spiritualität und Gesundheit (FISG). Das Forschungsinstitut wur-
de in die Stiftung integriert. Es wurden in der Folge regelmäßig Forschungsprojekte, Forschungsworkshops und Tagungen
durchgeführt.

2008 wurde in Bern erstmals ein Europäischer Kongress zum Thema "Religion, Spirituality and Health" durchgeführt.
Der internationale Erfolg des Kongresses und das Bedürfnis nach einer solchen Plattform führte zur Fortsetzung der Kon-
gresse alle 2 Jahre. Es entstand ein „European Board" mit Vertretern aus Deutschland, Holland, Belgien, England, Däne-
mark, Schweden, Portugal und Malta. Die Kongresse wanderten in der Folge quer durch Europa. Das Forschungsinstitut
blieb über die Jahre immer der Hauptveranstalter.

Um die Wahrnehmung der Stiftung in der breiteren Öffentlichkeit zu fördern, wurde der Stiftung im Hinblick auf das
30-Jahre-Jubiläum 2021 ein neuer Name und ein neuer Auftritt gegeben. Die Stiftung für Gesundheit, Religiosität und Spi-
ritualität (GRS) fördert interdisziplinäre Forschung auf dem Gebiet von Gesundheit, Religiosität und Spiritualität sowie
die Aus-, Weiter- und Fortbildung von Fachpersonen im Gesundheitswesen. Die Stiftung konnte damit ihre Rolle in der
Spiritual Care Landschaft der Schweiz etablieren.

Der aktuelle Stiftungsrat.

Von links nach rechts: Dr. med.
René Hefti, Marianne Streiff-Feller,
Richard Hebeisen, Maria Drechsler,
Gabriel Jordi, Nathan Keiser. Dr.
med. Hans-Ruedi Pfeifer fehlt auf
dem Bild.

www.christlicher-gesundheitskongress.de

https://doi.org/10.14315/prth-2024-590106


Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/2                                                                                                                                                                        News

22

Vernetzen Sie sich noch besser mit uns!
Unser Forschungsinstitut ist jetzt auf LinkedIn

Bleiben Sie über die neuesten Entwicklungen, For-
schungsergebnisse und Veranstaltungen auf dem Laufen-
den und vernetzen Sie sich mit dem FISG. Folgen Sie dem
Forschungsinstitut unter:

linkedin.com/company/fisg-rish

#FISG #Spiritualität #Gesundheit
#Forschung #Vernetzung

Informationsanlass der Stiftung GRS

Bei dem diesjährigen Informations- und Gönneranlass
der Stiftung GRS war die Bindungsbeziehung zu Gott The-
ma. Dr. Michael Ackert vom Forschungsinstitut für Spiri-
tualität und Gesundheit präsentierte die neusten Erkennt-
nisse dazu und stellte die Brücke zur therapeutischen
Arbeit der Klinik SGM Langenthal her. Anschliessend gab
Dr. René Hefti einen Überblick des Geschäftsjahrs 2024
mit einem grossen Dank an alle Gönnerinnen und Gönner
sowie alle Spenderinnen und Spender.

Erfolgreicher Workshop des AeF
Tagung des Arbeitskreises für Empirische Forschung
zu Glaube, Psychotherapie und Seelsorge

Die 2. Forschungswerkstatt des
Arbeitskreises für empirische For-
schung zu Glaube, Psychotherapie
und Seelsorge brachte Wissen-
schaftler:innen an der Internatio-
nalen Hochschule Bad Liebenzell
zusammen, um aktuelle Themen
wie interreligiösen Dialog, digitale Gesundheitsanwen-
dungen und die psychologischen Auswirkungen von Reli-
giosität zu diskutieren. In Vorträgen und intensiven Dis-
kussionen wurden sowohl qualitative als auch quantitati-
ve Forschungsansätze präsentiert, darunter Arbeiten zu
Mikroaggressionen, „Spiritual Bypass“ und internalisier-
tem Stigma bei religiösen queeren Personen. Besonders
hervorgehoben wurde die offene und persönliche Atmo-
sphäre, die den Austausch über Forschungsfragen und be-
rufliche Herausforderungen förderte. Die Veranstaltung
fand großen Anklang und wird künftig im zweijährigen
Rhythmus fortgeführt.

Reihe „Religion, Spiritualität und Gesundheit“
Die Stiftung GRS präsentiert Band 1 ihrer neuen
wissenschaftlichen Buchreihe

Endlich ist es so weit. Der erste Band der wissen-
schaftlichen Buchreihe des Stiftung GRS kommt heraus.
Die Reihe wird von der Wissenschaftlichen Buchgesell-
schaft (wbg) produziert, die Ende 2023 Teil des Herder-
Verlags wurde. Durch die Umstellung mussten wir eine
Weile auf die Fertigstellung warten.

Diese Buchreihe greift den interdisziplinären Themen-
bereich „Religion, Spiritualität und Gesundheit“ auf, in-
dem sie anthropologisch-hermeneutische wie auch empi-
risch-wissenschaftliche Beiträge veröffentlicht, idealer-
weise bereits in einem fachübergreifenden Dialog. So ge-

sehen sollen der empirische „body of knowledge" anthro-
pologisch beleuchtet und die geisteswissenschaftlichen
Konzepte mit den empirischen Befunden abgeglichen wer-
den. Die Reihe wird im Namen der Stiftung GRS von Dr.
med. René Hefti und Dr. phil.  H.A. Willberg herausge-
geben

Hans-Arved Willberg
Trinitarische Anthropologie und Resonanztheorie
Epistemologische Argumente für ein
spirituell gesundes Menschenbild

Hardcover, 2025, 248 S.,
48 €, auch als E-Book;
Herder-Verlag.
ISBN 978-3-534-64147-5

Die Frage, was spirituelle Ge-
sundheit und gesunde Spiritualität
ist, hängt vom Menschenbild ab.
Eine wissenschaftlich tragfähige De-
finition der Begriffe „Gesundheit“ und „Spiritualität“ in
ihrem Bezug zueinander  benötigt darum ein wissen-
schaftlich tragfähiges Menschenbild. Am meisten Tragfä-
higkeit verspricht die Übereinstimmung von rationaler Er-
kenntnis und Empirie. Schon großen Denkern des Mittel-
alters war bewusst, dass sich das christliche Basisdogma
der Trinität ohne konfessionelle Vorgaben in der philoso-
phischen Wesensbestimmung des Menschen als untrenn-
bare und unvermischbare Einheit von Subjekt und Objekt
spiegelt. Dem jüdisch-christlichen Glauben nach ist der
Mensch nach dem Bild Gottes geschaffen. Theologisch bie-
tet es sich darum an, die triadische Struktur des menschli-
chen Daseins mit dem Dreieinigkeitsdogma zusammenzu-
denken. Von dorther Spiritualität und Gesundheit anthro-
pologisch zu bestimmen erhält heute neuen Auftrieb
durch die natur- und sozialwissenschaftlichen Resonanz-
theorien.

2025 feiert das FISG 20-jähriges Jubiläum

Lassen Sie sich überraschen: Wir wollen nicht nur
dankbar auf die zurückliegenden Erfolge der Arbeit zu-
rückblicken, sondern uns auch auf die Zukunft ausrichten
und mit beiden Perspektiven in diesem Jahr Veranstaltun-
gen durchführen und Veröffentlichungen produzieren.

Am besten geben Sie uns formlos Bescheid, dass Sie
unseren Newsletter bekommen wollen, dann sind immer
über das informiert, was gerade ansteht.

10. ECRSH-Konferenz 2026
Die nächste European Conference on Religion,
Spirituality and Health findet Mai 2026 in Basel statt!

https://www.linkedin.com/company/fisg-rish


News                                                                                                                                                                       Stiftung GRS | Spiritualität und Gesundheit  2024 3/2

23

Norinna Ullmann
Glaube und Gesundheit
Impulse der empirischen
Religionspsychologie für eine
integrative Seelsorge
Praktische Theologie im Wissen-
schaftsdiskurs, Hg. C.Bauer et al.,
Bd. 31

De Gruyter: Berlin, Boston, 2024;
548 S., Hardcover,  99,95 €
ISBN: 978-3-11-143846-7

Für die Erforschung des Zusammenhangs von Spiritua-
lität und Gesundheit ist diese Dissertation ein theologi-
scher Meilenstein. Norinna Ullmann erhielt für ihr Werk,
das von Prof. Annette Haußmann als Erstgutachterin und
von Prof. Michael Herbst als Zweitgutachter beurteilt
wurde, die Höchstnote. Das lässt sich nachvollziehen, weil
das Ergebnis angenehm durch gute Übersichtlichkeit mit
akkuraten Zusammenfassungen, guten Schreibstil, Ver-
zicht auf Langatmigkeiten und dabei doch auch durch in-
haltliche Tiefe und Kompaktheit auffällt. Beim Lesen er-
schließt sich zudem eine erfreuliche sachliche Ausgewo-
genheit mit reifen Urteilen, denen man anmerkt, dass sie
durch gründliche Reflexion entstanden sind. Das Buch
zeigt vorbehaltlos die vielen heilsamen Zusammenhänge
von Glaube und Gesundheit auf, lässt dabei aber auch kei-
neswegs die Undeutlichkeiten der Befunde sowie die Er-
kenntnisse über Glaubensformen mit psychisch schädi-
gender Wirkung zu kurz kommen. Dementsprechend sind
auch die Konklusionen sachlich differenziert und termino-
logisch offen, weit entfernt etwa von einer latenten Apolo-
gie des Christentums oder gar der eigenen protestanti-
schen Glaubensrichtung.

Ausgangspunkt der Dissertation ist die Feststellung
der Autorin, dass es in der Seelsorgewissenschaft (Poime-
nik) „bisher keinen ausgereiften Ansatz einer integrativen
Seelsorge“ gibt (S.82). Dem hat sie  nun mindestens ein
Stück weit abgeholfen.

Für die interdisziplinäre Verwendung dieser Arbeit ist
hervorzuheben, dass sie ein holistisches „Drei-Ebenen-
Modell des Glaubens“ vertritt, das auch die „tiefere“ Ebe-
ne des geglaubten Wirkens Gottes im Herzen und somit
die Subjektivität des Glaubens beinhaltet. Das entspricht
der Unterscheidung des Glaubens, welcher äußerlich er-
kennbar geglaubt wird („fides quae“) vom Glauben, durch
den geglaubt wird („fides qua“),  durch den also der äu-
ßerlich zum Vorschein kommende Glaube im Inneren der
Person („Herz“) geglaubt wird. Diese „tiefere“ Ebene ist
unverfügbar, auch für die glaubende Person selbst, sofern
es sich, theologisch gedeutet, um wahrhaftigen Glauben
handelt.

Begreiflicherweise kommt die Autorin besonders auf
die empirischen Befunde zu sprechen, weil es davon am
meisten Material mit präzisen Ergebnissen gibt und weil
die Befunde zum Teil neu und innovativ sind. Sehr ergie-
big sind in dieser Hinsicht die gut ausgewählten Meta-
untersuchungen, deren Darstellung sinnvoll ergänzt und

vertieft wird durch die Beschreibung und Diskussion etli-
cher Einzeluntersuchungen daraus. Besonders zu begrü-
ßen ist im Unterschied zum Gros der Veröffentlichungen
zur Seelsorge, dass Ullmann explizit ihr besonderes Au-
genmerk nicht nur auf die Erkenntnisse der Religionspsy-
chologie richtet, sondern auch auf „psychotherapeutische
Ansätze der Kognitiven Verhaltenstherapie und der sog.
„Dritten Welle der Verhaltenstherapie“ (S.4), weil der
Seelsorgeforschung eigentlich schon seit einer Weile be-
kannt sein dürfte, dass dort die Integration von Spirituali-
tät besonders gut gelingen kann und bei den kognitiv-ver-
haltenstherapeutischen Therapien der „Dritten Welle“, al-
so den Achtsamkeitstherapien, auch schon programma-
tisch angelegt ist. Hierzu gehören wesentlich auch die
Synergien mit den Befunden aus dem positiv psychologi-
schen Forschungsfeld der Salutogenese. Für die Seelsorge
heißt das eine ausgewogene Balance und Interaktion von
Problemorientierung und Ressourcenorientierung im Sin-
ne von „Lebenskunst“ (S.71).

Abschließend definiert Ullmann vor dem Hintergrund
der Resultate ihrer Untersuchung die „Lebensdienlichkeit
des Glaubens“ als „Unterscheidungskunst“ (S.466ff). Das
erkennt sie als roten Faden der verarbeiteten Befunde. Sie
meint damit die Achtsamkeit für die Polarität der Glau-
benserfahrung: Was den Glauben weckt, herausfordert,
prägt und stärkt, sind nicht nur seine schönen Seiten,
auch nicht nur seine schweren, sondern beide. Darin liegt
auch ein grundsätzliches Handicap der empirischen Über-
prüfbarkeit von Glaubensqualität, denn gerade in Krisen-
erfahrungen, die den Symptomen nach viel eher dem
Kranksein und Gekränktsein zuzuordnen sind als dem
Aufblühen der seelischen Gesundheit, kann die Kraft des
Glaubens wachsen, wie er auch unter glücklichen Umstän-
den des Wohlbefindens durchaus verkümmern mag oder
kränker ist, als man meint - nicht selten trügt der Schein.
Die Qualität des Glaubens also nicht von der Empirie ab-
hängig zu machen, sondern sie der Subjektivität des Indi-
viduums als das zu überlassen, was er eigentlich ist, näm-
lich Geheimnis, das macht den Unterschied. Intersubjek-
tiv lässt sich das sehr wohl mitteilen, von Herz zu Herz,
und gerade darin liegt das Proprium der Seelsorge, aber
objektiv wiedergeben lässt es sich nur bedingt. Man muss
es  selbst erleben.

Ja, es gibt auch etwas zu bemängeln, wenn auch nicht
am Text, es geht eher den Verlag und die Reihenheraus-
geber als  die Autorin selbst an:  Vielleicht hätte man den
Untertitel anders benennen sollen. „Impulse“ liest sich
wie „die eine oder andere Anregung“. Das wird dieser
Arbeit aber nicht gerecht, denn es zeichnet sie aus, dass
sie umfassend angelegt ist. Grundsätzlich sollte sich eine
Dissertation nicht auf „Impulse“ beschränken. Ein weite-
res Handicap ist natürlich auch der Preis, aber das ist
eben so bei solchen Fachbüchern.

H.A. Willberg



Körperliches, psychisches, soziales und spirituelles Wohlergehen (WHO)        

Spiritualität und Gesundheit Dezember 2024 | Jahrgang 03 | Heft 02


