g Stiftung GRS

Gesundheit Religiositit Spiritualitit

Spiritualitdat und Gesundheit

aiischrift der Stiftung fir Gesundheit, Religiositat und Spiritualitét

ISSN 2813-2955 Dezember 2024 | Jahrgang 03 | Heft 02

W =i

‘i‘

chwerpunktthema

der Hausarztpraxis

er’s Perceptions of Spirituality A. Appleby

der hausérztlichen Versorgung C. Stral3ner
nd der christliche Heilungsauftrag S. Peng-Keller
Grundlagen ftir Spiritual Care R. Hefti

Korperliches, psychisches, soziales und spirituelles Wohlergehen (WHO)



Impressum

Stiftung GRS

Sepiadidy Helinogudt Rolihpplingg

/Die Zeitschrift ,Spiritualitdat und Gesundheit“ wird von der\
Stiftung GRS fiir Gesundheit, Religiositdt und Spiritualitat
herausgegeben. Sie publiziert qualifizierte Beitrage aus dem
interdisziplindren Forschungs- und Praxisfeld von Spiritual
Care. Gerne nimmt die Zeitschrift solche Beitrdge entgegen.
Diese werden durch die Redaktion und den wissenschaftli-
chen Beirat begutachtet. Ein Peer Review Verfahren mit ex-
Qernen Reviewern ist nicht vorgesehen. /

Herausgeber

Dr. René Hefti, Dr. Michael Ackert, Dr. Hans-Arved Willberg
Stiftung fiir Gesundheit, Religiositat und Spiritualitdt (GRS)

Weissensteinstrasse 30 | CH-4900 Langenthal
Fon +41 62 919 23 97 | E-Mail: info@stiftung-grs.ch

Wissenschaftlicher Beirat

Prof. Dr. Stefan Biichi, Universitat Ziirich, Schweiz

Prof. Dr. Jean-Marc Burgunder, Klinik Siloah, Schweiz

Prof. Dr. Stefan Huber, Universitiat Bern, Schweiz

Prof. Dr. Harold G. Koenig, Duke University, Durham/USA

Prof. Dr. Samuel Pfeifer, Evang. Hochschule Marburg, Deutschland

Erscheinungsmodus und Preise

Zwei Ausgaben jahrlich. Abo-Preis 20 SFR / Euro. Gratis fiir Génner
der Stiftung GRS und Fordermitglieder des Netzwerks Christliche Le-
bensberatung (NCLB). Einzelpreis 12.50 SFR / Euro.

Stiftung fiir Gesundheit, Religiositat, Spiritualitat

Die Stiftung GRS fordert interdisziplindre Forschung auf dem Gebiet
von Gesundheit, Religiositat und Spiritualitdt (Spiritual Care), sowie
die Aus-, Weiter- und Fortbildung von Fachpersonen aus Medizin,
Pflege, Psychotherapie, Sozialer Arbeit und Seelsorge im Grenzgebiet
zwischen Gesundheitswissenschaften, Psychologie und Theologie. Um
aktuelle Informationen und Forschungsergebnisse mit Gesundheits-
fachpersonen und weiteren Interessierten zu teilen, hat die Stiftung
dieses Publikationsorgan ins Leben gerufen.

Forschungsinstitut fiir Spiritualitat und Gesundheit

Das Forschungsinstitut fiir Spiritualitdt und Gesundheit (FISG) ist das
aktive Organ der Stiftung GRS. Es setzt die interdisziplindren For-
schungsprojekte in Kooperation mit Universitdten und akademischen
Institutionen um und bringt die Erkenntnisse in Aus-, Weiter- und
Fortbildung ein. Der Leiter des Forschungsinstitutes, Dr. med. René
Hefti, ist Research Fellow und Dozent an der Universitdt Ba- sel und
ehemaliger Chefarzt der Klinik SGM in Langenthal. Das For-
schungsinstitut FISG organisiert im Auftrag der Stiftung na-  tionale
und internationale Konferenzen. Diese dienen dem wissenschaftlichen
Austausch und dem Aufbau eines internationalen Netzwerks.

Bildnachweise

Fotos privat sowie lizenzfrei aus Pixabay.com und Pexels.com.
S.13: Adobe Stockfoto 601617857, Bildungseinrichtungslizenz. Nach-
weis Gemalde Hodler S.16 auf S.19.

Unterstiitzen Sie uns!

Forschung auf dem Gebiet von Gesundheit, Reli-
giositdt und Spiritualitat (Spiritual Care) findet
bei staatlichen und wissenschaftlichen Organisa-
tion bisher kaum Unterstiitzung. Gleiches gilt fiir
Weiter- und Fortbildungsangebote fiir interes-
sierte Gesundheitsfachpersonen. Deshalb sind
wir auf Ihre Unterstiitzung angewiesen.

Konkrete Projekte und dringliche Bediirfnisse
der Stiftung GRS finden Sie am Ende der Zeit-
schrift. Gerne geben wir Ihnen dazu auch person-
lich Auskunft (Tel. +41 62 919 23 97).

Sie haben folgende Moglichkeiten

1. Werden Sie Gonner und unterstiitzen Sie die Arbeit
der Stiftung mit einem jdhrlichen GoOnnerbeitrag.
Die Hohe des Beitrages bestimmen Sie selbst (mini-
mal CHF 300). Alle Gonner erhalten die neue Zeit-
schrift, werden jahrlich zu einem Gonneranlass ein-
geladen, bei dem sie Informationen zu aktuellen
Themen und den laufenden Projekten erhalten.

2. Unterstiitzen Sie die Stiftung GRS mit einer allge-
meinen oder projektbezogenen Spende. Aktuelle
Projekte finden Sie am Ende dieser Zeitschrift oder
auf unserer Webseite www.stiftung-grs.ch.

3. Beriicksichtigen Sie uns mit einem Legat. Damit er-
moglichen Sie nachfolgenden Generationen eine op-
timale und ganzheitliche Patientenbehandlung.

Die Stiftung GRS ist gemeinniitzig und steuerbefreit,
d.h. Gonnerbeitrdge u. Spenden sind abzugsberechtigt.

Falls Sie weitere Fragen haben nehmen Sie bitte mit
uns Kontakt auf. Wir sind gerne fiir Sie da:

Sekretariat Stiftung GRS

Weissensteinstrasse 30 | CH-4900 Langenthal

Fon +41 62 919 23 97 | E-Mail: info@stiftung-grs.ch
www.stiftung-grs.ch

Unsere Kontoangaben
IBAN: CHO3 0079 0016 2641 5343 6

Wir forschen fur die Gesundheit
Korperliches, psychisches
und spirituelles Wohlergehen

WHO-Definition von Gesundheit



http://www.stiﬅung-grs.ch

Editorial

Liebe Leserinnen und Leser,

die letzte Ausgabe der Zeitschrift Spiritualitit
und Gesundheit fiir das Jahr 2024 steht ganz im
Zeichen der Spiritual Care in der Hausarztmedizin.
Dieses Thema ist nicht nur aktuell angesichts der
zunehmenden Integration des bio-psycho-sozialen
Modells in die medizinische Ausbildung, sondern
auch von zentraler Bedeutung fiir die Gestaltung
einer ganzheitlichen medizinischen Praxis. Haus-
arztinnen und Hausdrzte sind oft die ersten An-
sprechpersonen fiir Patientinnen und Patienten -
und nicht selten geht es dabei um weit mehr als
korperliche Beschwerden.

In dieser Ausgabe zeigen vier Beitrage, wie die
Integration von Spiritual Care gelingen kann. Drei
dieser Betrdge (C. Strafdner, S. Peng-Keller und R.
Hefti) entstammen der AGEAS-Tagung, die anfangs
November 2024 in Interlaken stattfand. Hier eine
kurze Ubersicht dessen, was Sie im Heft erwartet:

Alistair Appleby liefert spannende Erkenntnisse
aus Grof3britannien und untersucht, wie Spirituali-
tdt in der hausdrztlichen Praxis wahrgenommen
und angewandt wird. Seine Ergebnisse unterstrei-
chen die Bedeutung von evidenzbasierten Ansatzen
und der Sensibilisierung fiir spirituelle Bediirfnis-
se.

Cornelia Strafdner stellt ihre HoPES3-Studie
vor, die zeigt, dass Spiritual Care in der Hausarzt-
medizin insbesondere dlteren Patientinnen und Pa-
tienten zugutekommt. Thre Ergebnisse deuten dar-
auf hin, dass diese Form der Begleitung die Selbst-
wirksamkeit stiarkt und die Therapieaktivierung
fordert - was bei vulnerablen Patientengruppen
besonders wiinschenswert ist.

Simon Peng-Keller beleuchtet in seinem Artikel
die theologischen und historischen Wurzeln von
Spiritual Care und stellt heraus, wie sie heute
praktisch umgesetzt werden konnen.

René Hefti ergdnzt die Diskussion mit einem
Blick auf aktuelle Forschungsergebnisse, die die
Wirksamkeit von Spiritual Care im Kontext der Ge-
sundheitsversorgung unterstreichen.

Die Beitrdge dieser Ausgabe zeigen, dass die In-
tegration von Spiritual Care ein wachsendes Be-
diirfnis vieler Patientinnen und Patienten ist. Doch
so vielversprechend diese Entwicklung auch ist, sie
erfordert eine differenzierte Anwendung. Nicht je-
de Patientin und jeder Patient profitiert gleicher-
mafen von spiritueller Begleitung. Entscheidend
ist eine sensible Haltung der Arztinnen und Arzte:
Zuhoren, Wahrnehmen und die Bereitschaft, spiri-
tuelle Anliegen anzusprechen, sind die Grundlagen
einer erfolgreichen Integration.

Inhalt
Hauptbeitrage

Alistair Applegy
General Practitioner’s Perceptions of
Spirituality - and Reported Practice 04

Cornelia StralBner
Spirituelle Anamnese in der hausarzt-
lichen Versorgung - Die HOPES3-Studie 07

Simon Peng-Keller
Spiritual Care und der christliche

Heilungsauftrag 12
René Hefti
Grundlagen fiir Spiritual Care 16

Unter anderem: Vorstellung Stiftung GRS; Digitalte Seelsor-
ge?; Creative Spiritual Care; Bd. 1 der GRS-Reihe erscheint;
FISG-Jubildum 2025; 2. Forschungswerkstatt AeF; Norinna
Ullmanns ,Glaube und Gesundheit”.

Gleichzeitig bleibt es ein grof3es Ziel, Spiritual Care stdr-
ker in die medizinische Ausbildung zu integrieren. Arztinnen
und Arzte, die mit diesen Kompetenzen ausgestattet sind,
konnen nicht nur gezielter helfen, sondern auch eine Kultur
der Offenheit und des Vertrauens schaffen.

Zuletzt ein personliches Anliegen. Das Jahr 2025 wird fiir
das Forschungsinstitut fiir Spiritualitit und Gesundheit
(FISG), welches von der Stiftung GRS in seiner Arbeit unter-
stiitzt wird, ein besonderes: Das FISG feiert ein 20-jdhriges
Jubilaum! Diesen Meilenstein wollen wir nutzen, um nicht
nur auf unsere bisherigen Erfolge zuriickzublicken, sondern
auch den Blick nach vorn zu richten. Freuen Sie sich auf zahl-
reiche spannende Aktivitditen und Publikationen, die Sie
durch das Jubildaumsjahr begleiten werden.

Ich danke Thnen herzlich fiir Ihr Interesse und Ihre Treue
im Jahr 2024 und wiinsche Thnen einen guten Start ins neue
Jahr!

Mit besten Griissen,

&

® HH

FE 1; .‘

Michael Ackert




Stiftung GRS | Spiritualitdt und Gesundheit 2024 3/2

Alistair Appleby
General Practitioner’s Perceptions of Spiritualit

and Reported Practice

Abstract

A. Appleby, General Practitioner’s Perceptions of Spirituality

In this article I briefly discuss the current justifications for discussing spiritual matters with patients, before highlighting
some of the research we have done in Scotland over the last 10 years, and its implications for medical training. Finally, 1
reflect on a need to reform our view of medical science in general to enable a closer integration of spiritual aspects of

health during healthcare.

Is Discussion of Spiritual Matters Justified
During Medical Consultations?

The need to attend to patient’s spirituality during
healthcare can be justified in several ways. The first is
ethical: the right to retain religious and cultural identity
during a time of illness, and through the process of
healthcare. This often presents in relatively simple ways,
for example the avoidance of four times per day medicati-
on during Ramadan, or the restraining of blood transfu-
sion in a Jehovah’s Witness patient. But there is a more
general principle here: that patients should be able to re-
tain their identity during a time of difficulty or crisis.
This arises quite legitimately through the increase in
ethnic diversity which is prevalent in Europe over the
past decades. European medical practice is arguably now
based primarily in a secular cultural context and medicine
is often sceptical or suspicious of beliefs and values which
don’t fit this paradigm. However, despite this we must be
careful to respect patient’s own beliefs and values during
healthcare

A second justification for attending to spiritual aspects
during care encounters is ,patient centredness”. This is
an important concept in medical care and special empha-
sis is made of this in primary care. In essence this puts
the patient’s concerns and priorities at the centre of
healthcare. An elderly patient may therefore be more fo-
cussed on good palliative care, on family connections or
personal legacy, or indeed on spiritual consolation, rather
than prolonged and painful attempts at curative treat-
ments. If medical care is to be patient centred this per-
spective must be respected. Best and Butow have, among
others, shown that spiritual matters are important to pati-

ents, often more important than those of their medical
care providers (Best, Butow, & Olver, 2015). A simple way
of representing this is: ,If spirituality is important to the
patient, then - at least for the duration of the medical
consultation, then it should be important to the medical
professional.”

A third justification is the now considerable body of
research which links health and spirituality (Koenig, King,
& Carson, 2012). During a study we conducted in 2018 it
was apparent that medical practitioners felt that if there
were tangible and credible links between spirituality and
health, that there was some onus on them to recognise
this. Additionally that this implied a need to incorporate
spiritualities’ role in health into their practice, and share
this information sensitively and appropriately (Appleby,
Swinton, & Wilson, 2018).

How Do General Practitioners Perceive
Spirituality?

Studies we conducted in the last ten years among Scot-
tish General Practitioners have investigated whether Pri-
mary care doctors consider spirituality to mean somet-
hing, and if so what? We also investigated, through one to
one interviews, and later wider scale questionnaire based
studies, whether General Practitioners perceive there to
be a relationship between patient’s spirituality or religion
and their health. (Appleby, Swinton, Bradbury et al.,
2018). Many fascinating and remarkable stories arose
from these interviews, and it is clear that many general
practitioners believe there to be important positive and
sometimes negative health related forces arising out of
spiritual and religious beliefs, practices and communities.
It would be interesting to turn the question around and
enquire whether other belief structures: secularism, indi-
vidualism or capitalism for example are seen by health
practitioners to influence health or present in healthcare
encounters in ways that contribute to wellbeing or illness
and distress.

Our research outlines a diverse range of views regar-
ding spirituality, although there is a clear ,centre of gra-
vity” among primary care physicians in the Scottish popu-
lations we investigated. A majority of clinicians in our
studies believed spirituality to be a significant term,
which relates to an essential aspect of being human and
with importance for healthcare. They were however un-
certain how to define spirituality and felt the term lacked
clarity. There was also a spectrum of views regarding
whether spirituality implied a divine connection. A very

Y



A. Appleby, General Practitioner’s Perceptions of Spirituality

small number of respondents felt the term spirituality
was meaningless.

General Practitioners in the investigation were gene-
rally positive about the inclusion of spiritual aspects of
health within the consultation. However, there were con-
cerns expressed about role boudaries. Additionally, despi-
te key guidance documents from the General Medical
Council and the Royal College of General Practitioners
being specific that spiritual aspects of health should be re-
cognised (The RCGP Curriculum, n.d.). General Practitio-
ners remain concerned about whether colleagues or regu-
latory bodies would disapprove of intentional explorati-
ons of spirituality. Additionally, some felt this could appe-
ar ,unscientific” or their own lack of spirituality or know-
ledge in this area could be exposed. A very few practitio-
ners preferred not to explore patient’s spiritual views or
offer spiritual care.

How Do General Practitioners Respond
to Spiritual Aspects of Health
in the Consultation?

In terms of reported practice: compared to the very
positive and pragmatic attitudes to exploring spirituality
in consultations, when it came to implementation fewer
General Practitioners reported deliberate or intentional
conversations with their patients on this topic. A signifi-
cant minority of General Practitioners described invalida-
ting responses, including changing the direction of the
consultation if spirituality or religious belief came up. Ho-
wever, a small number of General Practitioners described
intentional exploration of spirituality during consultati-
ons and the possibility of a shared dialogue or reflection
with the patient concerning those issues. However, it ap-
pears there is an intention-practice gap: with General
Practitioners displaying more positive attitudes to discus-
sing spiritual matters than the patterns of practice they
report.

Later work using qualitative methods suggests that
General Practitioner’s personal spiritual affiliations - the
degree to which they saw themselves as spiritual or religi-
ous - was correlated with the likelihood of exploring spiri-
tuality during a consultation (Appleby, Swinton, Bradbury
et al.,, 2018). Most strikingly it was very clear in this
study that General Practitioners as a whole did not feel
they had received adequate training in this area of practi-
ce; with less than 10 percent reporting receiving training
that adequately prepares them to deal with spiritual
aspects of health.

Implications for Training?

Considering the implications of this information for
current practice and future training will be important. It
appears that General Practitioners rely, or perhaps have
to rely due to a lack of training, on personal experience,
anecdote and unstructured approaches to addressing spi-
ritual need in the consultation. Standard approaches to
medical education may be relatively limited when it co-
mes to learning proficiencies for spiritual care and most
medical schools fail to integrate compulsory training in
spiritual aspects of health in their curricula. We have re-
commended the use of teaching and learning approaches

Stiftung GRS | Spiritualitdt und Gesundheit 2024 3/2

which seek to use personal reflection, dialogue with
others including co-learners and patients, and other infor-
mal learning techniques. These transformational learning
methods are likely to produce greater understanding and
empathy for learners (Appleby, Swinton, & Wilson, 2019).

To conclude: In Europe as a whole a new environment
and context for health carers has emerged over the last
half century. This has involved increased secularisation
(NW et al., 2012) and a greater emphasis of personal and
non institutional forms of spiritual belief and practice
which is often less anchored in religious traditions (Mer-
cadante, 2014). Additionally increasing ethnic diversity
and the growth of person centred care has created a man-
date for further recognition of these aspects of identity
during healthcare episodes. Finally, a substantial amount
of evidence linking spiritual beliefs, practices and commu-
nities with aspects of physical and mental health has been

published.
F
[

Formalisation of the concept of spirituality in health-
care is progressing and there is a maturing evidence base
regarding the links between health and spirituality. This
asks questions of the relationship between science and
spirituality, religion and medicine. These questions inclu-
de: how might we unify the physical and experiential
aspects of patients? Patients often present to healthcare
with a range of experiences and beliefs, a story of what
the suffering they are experiencing feels like and how
they interpret this. This has to be placed alongside the
physical account: the examination findings, blood tests
and scanning, and merged into a single account (Sweeney,
2006). This is not an easy task, and I suggest there are li-
mitations in the way we understand medical science
which obstructs this fusion (Appleby, Swinton, & Wilson,
2017). With others we recommend that neo-integrative
frameworks of science, which validates and combines
both aspects of reality - the physical and the perceptual,
be considered the best destination for medical science
(Appleby, 2024; Vogt, Ulvestad, Eriksen et al.,, 2014).
Specifically we recommend Critical Realism (Bhaskar,
2008, 2014). Though requiring rethinking of philosophi-

Spirituality and Science




Stiftung GRS | Spiritualitdt und Gesundheit 2024 3/2

cal assumptions in medicine and science this promises the
possibility of a shared and sustainable framework from
which to think about both physical and spiritual aspects
of patients (Losch, 2010).

Complexity science is enriching our understanding of
cause and effect in science and in medicine (Sweeney,
2006) and this in turn is demonstrating how a wide range
of factors including social, political and spiritual ones ha-
ve impacts on both communities and individuals that are
multifaceted and powerful.

Medical practice is in an exciting place at the moment
and must keep pace both conceptually and in terms of
training to meet the insights which joint thinking between
the humanities and science. In my view this will include
re-conceptualising the basic sciences in a way which will
make integration of spiritual and physical aspects of pa-
tient‘s health much more feasible, in fact perfectly natu-
ral.

»Most strikingly it
was very clear that
General Practitio-
ners as a whole did
not feel they had
received adequate
training in this area
of practice.“

References

Appleby, A. (2024). Right idea, wrong science? Should Critical
Realism be the new science of medical practice? British Jour-
nal of General Practice, 74(741), 168-169.
https://doi.org/10.3399/bjgp24X736857

Appleby, A., Swinton, J., Bradbury, I., & Wilson, P. (2018). GPs
and spiritual care: Signed up or souled out? A quantitative
analysis of GP trainers’ understanding and application of the
concept of spirituality. Education for Primary Care, 0(0), 1-9.
https://doi.org/10.1080/14739879.2018.1531271

Appleby, A., Swinton, J., & Wilson, P. (2017). GPs—At home with
science and the humanities? Br J Gen Pract, 67(665), 571-572.
https://doi.org/10.3399/bjgp17X693833

Appleby, A., Swinton, J., & Wilson, P. (2018). What GPs mean by
“spirituality” and how they apply this concept with patients:
A qualitative study. BJGP Open, 2(2), bjgpopen18X101469.
https://doi.org/10.3399/bjgpopen18X101469

Appleby, A., Swinton, J., & Wilson, P. (2019). Spiritual care trai-
ning and the GP curriculum: Where to now? Education for Pri-
mary Care, 30(4), 194-197.
https://doi.org/10.1080/14739879.2019.1600383

Best, M., Butow, P., & Olver, I. (2015). Do patients want doctors
to talk about spirituality? A systematic literature review. Pa-
tient Education and Counseling, 98(11), 1320-1328.
https://doi.org/10.1016/j.pec.2015.04.017

A. Appleby, General Practitioner’s Perceptions of Spirituality

Bhaskar, R. (2008). A realist theory of science (1st ed.). Routled-
ge.

Bhaskar, R. (2014). The Possibility of Naturalism: A philosophical
critique of the contemporary human sciences (4 edition). Rout-
ledge.

Elisabeth Assing Hvidt, Jens Sendergaard, Dorte Gilsd Hansen,
Pal Gulbrandsen, Jette Ammentorp, Connie Timmermann,
Niels Christian Hvid. (2017). ‘We are the barriers’: Danish ge-
neral practitioners’ interpretations of why the existential and
spiritual dimensions are neglected in patient care. Communi-
cation and Medicine, 14(2).

Koenig, H., King, D., & Carson, V. B. (2012). Handbook of Religion
and Health (2 edition). OUP USA.

Losch, A. (2010). Critical Realism—A Sustainable Bridge Between
Science and Religion? Theology and Science, 8(4), 393-416.
https://doi.org/10.1080/14746700.2010.517638

Mercadante, L. (2014). Belief without borders: Inside the minds of
the spiritual but not religious (1st ed.). Oxford University
Press.

NW, 1615 L. St, Washington, S. 800, & Inquiries, D. 20036
U.-419-4300 | M.-419-4349 | F.-419-4372 | M. (2012, October
9). “Nones” on the Rise | Pew Research Center.
http://www.pewforum.org/2012/10/09/nones-on-the-rise/

Sweeney, K. (2006). Complexity in Primary Care: Understanding
its Value (1 edition). CRC Press.

The RCGP Curriculum: Being a General Practitioner. (n.d.).

Vogt, H., Ulvestad, E., Eriksen, T. E., & Getz, L. (2014). Getting
personal: Can systems medicine integrate scientific and huma-
nistic conceptions of the patient? Journal of Evaluation in Cli-
nical Practice, 20(6), 942-952.
https://doi.org/10.1111/jep.12251

The Author

Dr Alistair Appleby is an
academic GP and educator
in Scotland and offers sup-
port to institutions and
teams in developing more
holistic approaches to me-
dical education and practi-
ce. He has worked as a GP
and GP-trainer for over 30
years. Appleby has a doc-
torate in the relationship
between spirituality and
health - and especially
how healthcarers navigate
conversations about this
as-pect of care. He has
pub- lished a dozen or mo-
re papers and reviews in
this subject.




C. StraRner, Spirituelle Anamnese in der hausarztlichen Versorgung

Cornelia Stral3ner
Spirituelle Anamnese in der hausarztlichen Verse

Die HOPES3-Studie

Abstract

Stiftung GRS | Spiritualitat und Gesundheit 2024 3/2

Als Referentin der Tagung ,,Spiritual Care: Dein Weg zu einer ganzheitlichen Medizin?“ stellt StrafSner das Forschungs-
projekt HoPES3 vor, an dem sie maj3geblich beteiligt war. Die Studie brachte Erkenntnisse iiber den Einsatz vorhande-
ner Formen der Spirituellen Anamnese in Allgemeinmedizinischen Praxen hervor. Die anamnestischen Instrumente wur-
den nicht isoliert verwendet und untersucht, sondern unter dem umfassenden Gesichtspunkt der Lebensqualitidt. Als
wesentliches Ergebnis hat sich herausgestellt, dass der Einsatz von spirituellen Anamnesen fiir manche Patientengrup-
pen empfehlenswert sein konnte. - Uberarbeiteter Vortrag AGEAS Interlaken November 2024. Redaktion: H.A. Willberg

Ich mochte im Folgenden die Ergebnisse unserer Ho-
PES3-Studie vorstellen. HOPES3 , das ist ein Akronym fiir
einen etwas komplizierten Studientitel. Es steht fiir Holis-
tic Care Program for Elderly Patients to Integrate Spiritual
Needs, Social Activity and Self-Care Into Disease-Manage-
ment in Primary Care. Die Studie wurde vom deutschen
Bundesministerium fiir Bildung und Forschung gefordert
und von 2018 bis 2021 durchgefiihrt. Die Projektleitung
war in meiner Abteilung und wir haben auch mit anderen
Einrichtungen zusammengearbeitet, unter anderem mit
dem Institut fiir Allgemeinmedizin in Tiibingen sowie der
Forschungsstelle Spiritual Care an der TU Miinchen unter
Leitung von Professor Eckhard Frick.

Das Wirkmodell

Zundchst stelle ich Thnen das Wirkmodell vor (Abbil-
dung 1), also sozusagen das theoretische Konzept unseres
Projekts. Das primdre Ziel war, die Selbstwirksamkeit al-
terer und hochaltriger Menschen zu starken. Unter Selbst-
wirksamkeit versteht man das Gefiihl, selbstgesetzte Ziele
aus eigener Kraft erreichen zu kdnnen, wobei es tatsach-
lich mehr auf das subjektive Empfinden ankommt, dass
man das konnte, als auf die tatsdachliche Zielerreichung.

Und warum wollten wir das? Weil es in der Literatur
unter anderem aus grof3en Querschnittsbefragungen Bele-
ge gibt, dass gerade fiir dltere Menschen die Selbstwirk-
samkeit eigentlich der entscheidende Faktor fiir die emp-
fundene Lebensqualitdt ist. Das kann man meiner Ansicht
nach auch ganz gut nachvollziehen: Wenn immer mehr
Krankheiten kommen, wenn mehr wegbricht, und man
dann trotzdem das Gefiihl hat, das, was einem wichtig ist,
auch noch erreichen zu konnen, dann tragt das zur Le-
bensqualitédt bei.

Wir entschieden, uns auf drei Bereiche zu konzentrie-
ren, die eng mit Selbstwirksamkeit verbunden sind: das
Bewusstsein fiir personlichen Sinn und Kraftquellen, die
soziale Aktivitdt, und die Selbstfiirsorge, worunter wir
das verstehen, was die Patient*innen selbst tun konnen,
auller dass sie ihre Medikament nehmen, worauf wir ja
so oft fokussiert sind, um ihre Altersbeschwerden zu lin-
dern.

In unserem Projekt bestand die hausarztliche Aufgabe
darin, einfach zu fragen, die individuellen Sinn- und
Kraftquellen zu explorieren und wie es um den Wunsch
nach mehr Sozialkontakten bestellt ist, wie auch nach
mehr selbstflirsorgenden Aktivitdten. Die medizinischen
Fachangestellten bekamen die Aufgabe, zu beraten und zu
ermutigen, sowohl zu sozialer Aktivitdit als auch zur
Selbstfiirsorge. Von seiten des Projektteams haben wir

[ Lebensgualitiit

- [ Selbstwirksambeit 0 ] -

e

i

[ Soziale Aktivitat O J" * l

Bewusstsain fur individ. Sinn-/
Kraftquellen 1 h

. [ Selbstfirsorge 1 ]

I

f

Zu Sozialkontakten
ermutigen,beraten (MFA)

Fragen: Perstnliche Sinn- und Krafiguellen
Wunsch nach Sozialkentakten
Selbstfirsorge (Hausarzte)

Malnahmen, dle Arzte und MFAs durchflihren

Zur Selbstiirsorge
ermutigen/beraten (MFA)

Regionale Angebote {Plattform
MFA-Schulung

Spirituelle Anamnese
Arzt-Schulung

uInfozepte” ru Hausmitteln
MFA-Schulung

Hilfsmittel vom Studienteam filir Arzte und MFAs

Abbildung 1: Das Wirkmodell der HOPES3-Intervention




Stiftung GRS | Spiritualitdt und Gesundheit 2024 3/2

Hilfsmittel zur Verfiigung gestellt, um diesen Prozess in
der Hausarztpraxis zu erleichtern. Wir haben die Arzt*in-
nen in der spirituellen Anamnese geschult und die medizi-
nischen Fachangestellten in der Beratung, und wir haben
ihnen zudem zur Forderung der sozialen Aktivitdt eine
Plattform mit Angeboten fiir dltere Menschen in der un-
mittelbaren Umgebung der teilnehmenden Praxen zur
Verfiigung gestellt und auch Infozepte zur Anleitung fiir
Hausmittel. Abbildung 2 zeigt ein solches Infozept.

SPIR-Anamnese und Schulung

Die spirituelle Anamnese war Teil einer komplexen
Intervention mit drei Bestandteilen. Fiir sie wurden die
Hausarzte in der Anwendung des SPIR-Modells von Eck-
hard Frick geschult (Abbildung 3). Es lagen uns bereits
Belege aus Vorstudien dafiir vor, dass das Modell auf3er-
halb des hausarztlichen Kontext durchaus praktikabel und
auch effektiv sein kann, und wir wollten es jetzt auch im
hausarztlichen Bereich testen.

Die Gesprachserdffnung erfolgt durch die Eingangsfra-
ge nach der Spiritualitdat. Man kann weitere Unter-
fragen einsetzen, wie zum Beispiel die Frage nach
dem, was der Person Kraft und Sinn gibt im Leben.

»P“ steht fiir den Platz im Leben. Hier geht es dar-

um, welche Bedeutung die als Antwort auf Frage 1 ge-
nannten Uberzeugungen insgesamt und in der gegenwér-
tigen Situation fiir die Person haben. Unterfragen hierzu
koénnen thematisieren, wie sie konkret mit sich selbst und
ihrer Gesundheit umgeht, und so den Briickenschlag zur
Selbstfiirsorge herstellen, die wir ja auch foérdern wollen.
Im Bereich ,I“ = Integration erfragen wir zuerst die Zuge-
horigkeit zu einer spirituellen oder religiésen Gemein-
schaft. Die Unterfragen dazu koénnen die Fragestellung
noch viel weiter fassen: Gibt es iiberhaupt eine Gruppe
von Menschen, die der Person etwas bedeuten, und wiirde
sie sich mehr Gesellschaft wiinschen? Hier erfolgt der
Briickenschlag zur sozialen Aktivitat.

Dieses Gesprachsmodell eigenet sich also auch sehr
gut, um diese beiden anderen sehr wichtigen Themenge-
biete in der medizinischen Versorgung anzusprechen und
danach zu sehen, welche Rolle der Hausarzt dabei spielen
kann. Darum kann man auch direkt fragen, ob die Person
sich wiinscht, dass diese Themen weiterhin in den Blick
genommen werden sollen.

Hierfiir haben wir Praxisteams geschult, das heif3t:
Hausarztinnen und Hausdrzte sind jeweils mit mindestens
einer ihrer Medizinischen Fachangestellten (MFA) zu
einem halbtdgigen Workshop gekommen. Der begann mit
einer Einfiihrung, woraufhin die Gruppen geteilt wurden
und die Hausdarzt*innen vor allem im SPIR-Gesprachsmo-
dell geschult wurden. Geiibt wurde mit Videodokumenta-
tionten von spirituellen Anamnesegesprachen, die Profes-
sor Frick gefiihrt hat, und mit der Selbsterfahrung in Rol-
lenspielen, wozu die Durchfiihrung je einer eigenen spiri-
tuellen Anamnese als Patient und als Arzt gehorte.
Schwerpunkt der Schulung fiir die MFA war die motivie-
rende Gesprdchsfithrung mit Ausrichtung auf soziale Akti-
vitdat und Selbstfiirsorge.

C. Straner, Spirituelle Anamnese in der hausarztlichen Versorgung

Kohlauflage
bel akuten Gelenkschmerzen

i KonibUitter auf dem
Baumwalltuch walzen,
bis Saft austritt

T

Abbildung 2: Ein verwendetes Infozept

Die Forschungsstudie

Wir haben dann eine explorative clusterrandomisierte
kontrollierte Studie durchgefiihrt. In diese konnten wir 25
Praxen und 297 Patient*innen einschlief3en; Kriterium fiir
die Auswahl waren ein Alter von mindestens 70, mindes-
tens drei chronische Erkrankungen, mindestens drei
dauerhaft eingenommene Medikamente, und die Teilnah-
me an mindestens einem Disease Management Programm
(DMP). Letzteres wird in Deutschland mittlerweile von
sehr vielen Hausarztpraxen angeboten, fiir Diabetes,
Herzinsuffizienz, Asthma, fiir Chronisch Opstruktive Lun-
generkrankung, geplant sind auch Angebote fiir Adiposi-
tas, Depression und Riickenschmerz. Die Idee dabei ist,
dass die Teilnehmenden regelmdfig alle drei Monate in
die Praxis kommen. Es wird eine standardisierte Checklis-
te abgearbeitet, die allerdings sehr stark auf somatische
Aspekte konzentiert ist. Wir hatten vor, das versuchswei-
se um die Aspekte der Kraftquellen, der Spiritualitat, der
sozialen Aktivitat und der Selbstfiirsorge zu erweitern.

Die Praxen haben wir nach dem Zufallsprinzip einge-
teilt in eine Interventionsgruppe, welche das DMP plus
HOPES3 bekommen hat, und eine Kontrollgruppe, die nur
das DMP erhielt wie bisher. Es ergaben sich 13 Praxen mit
164 Patient*innen in der Interventionsgruppe und 12 Pra-
xen mit 133 Patient*innen in der Kontrollgruppe.

Unsere Evaluation beinhaltete eine Effektivitdtsanaly-
se, das heifdt: Wir haben vor und nach der Intervention
mit den gleichen validierten Fragebogeninstrumenten be-
stimmte Endpunkte gemessen und konnten sodann aus-
werten, ob sich etwas verbessert oder verschlechtert hat.
Wir haben aber auch eine Prozessevaluation durchge-
fiihrt. Wir haben alle Hausdrzt*innen und Patient*innen
der Interventionsgruppe gebeten, direkt im Anschluss an
die spirituelle Anamnese einen Bewertungsbogen auszu-
fiillen, und nach Abschluss der Studie haben wir zudem
Interviews mit allen Zielgruppen gefiihrt.




C. StraRner, Spirituelle Anamnese in der hausarztlichen Versorgung

% - Spiritualitat: Betrachien Sie sich im weilesten Sinne als glaubigen
sparituellen ' religidsen) Menschen?

P - Platz im Leben:  Welchen Plate hat Spiritualigit in ibrem Leben’! Sind
die Ubergengungen, von denen Sie gesprochen haben,
wichtig fir Ihr Leben' im Zusammenhang mit Threr
Erkrankung?

| - Imtegration: Csehdren Sic einer spirituellen oder religidsen
Gemeinschall (Gememnde, Kirche, spinivelle Gruppe) an?

K - Rolle : Wie soll ich als lhr Arzt mit spinituellen Fragen umgehen ?

Abbildung 3: Die SPIR-Kurzanamnese, Darstellung von R. Hefti.

Die Elemente der Evaluation

Die Endpunktanalyse

Stiftung GRS | Spiritualitat und Gesundheit 2024 3/2

In der Subgruppenanalyse der psychischen Lebens-
qualitdt zeigten sich starke Effekte bei Personen,
denen die Spiritualitdt wichtig war, und bei solchen,
die gern Hausmittel nutzten, also mehr oder weniger
komplementdrmedizinisch interessiert sind. Bei Letzte-
ren zeigte sich der hochste Effekt. Die Intervention
war bei sozial isolierten beziehungsweise einsamen
Probanden nicht effektiv. Stark von Einsamkeit betrof-
fene Personen brauchen besonders intensive MafRnah-
men, wie zum Beispiel aufsuchende Angebote und Ein-
zelfallbegleitung.

Abbildung 4 stellt das Hauptergebnis der Endpunkt-
analyse zusammengefasst dar.

Die Prozessanalyse

Hierbei hatten 14 Hausarzt*innen teilgenommen, die
BoOgen von 133 Gesprachen ausfiillten. Von den Patient*in-

Die Teilnehmer der Studie wa- werden
ren im Schnitt 78 Jahre alt, mit -
einer Spannbreite zwischen 70 und
91 Jahren; etwas mehr als die Half-
te davon waren Frauen. Durch-
schnittlich haben die Probanden
7,6 Medikamente dauerhaft eingeg-

Das psychische Wohlbefindem konnte durch die HoPES3-Intervention signifikant verbessert

Moderate Effekte in der Gesamtstudienpapulation (4,13 Punkte Unterschied)
Starke Effekte bei Hausmittelnutzer*innen (7,63 Punkte Unterschied)
Moderate bis starke Effekte bei spirituellen Patient®*innen (8,23 Punkte Unterschied)

n bestimmten Subgruppen verbesserten sich daneben auch die Selbstwirksamkeit und die
Patientemaktivierung.

nommen, das spricht fiir einen ho-

hen Grad an Multimorbiditdat. Nur 9 Prozent hatten einen
Universitatsabschluss, 87 Prozent bezeichneten sich als
christlich, 31 Prozent lebten allein, nur 11 Prozent konn-
ten aber mithilfe des Instruments, das wir zur Ermittlung
dieses Aspekts einsetzten, als einsam eingeordnet wer-
den; 36 Prozent gaben an, schon vor der Studie gern
Hausmittel genutzt zu haben. 34 Prozent teilten mit, dass
Spiritualitdt viel oder sehr viel Bedeutung in ihrem Leben
habe. Zum primaren Endpunkt haben wir die gesundheits-
bezogene Selbstwirksamkeit erkldrt. Es ging in dieser ex-
plorativen Studie darum, erst einmal zu schauen, ob es
iiberhaupt Effekte gibt und auf welche Weise die Interven-
tion wirkt. Darum haben wir auferdem auch eine Reihe
von sekunddren Endpunkten gemessen; hier gehe ich nur
auf die psychische Lebensqualitédt ein. Folgende Fragestel-
lungen wurden uberpriift:

Lebensqualitdt psychisch und korperlich
Allgemeine Selbstwirksamkeitserwartung
Patientenaktivierung

Einsamkeit

Grof3e des sozialen Netzwerks

Therapietreue

Einstellung zur Medikation

Zufriedenheit mit der hausdrztlichen Versorgung

v v v v v v v Vv

Wir haben einerseits die Daten fiir alle Patient*innen
ausgewertet, andererseits aber auch noch verschiedene
Subgruppenanalysen durchgefiihrt: Fiir Patient*innen, die
Spiritualitat wichtig fanden versus die, welche sie nicht
wichtig fanden, fiir solche, die Hausmittel gern nutzten
versus solche, die es nicht taten, fiir Teilnehmende mit
einem groflen und einem kleinen sozialen Netzwerk bezie-
hungsweise fiir nicht einsame und einsame.

Abbildung 4: Hauptergebnis der Endpunktanalyse. Das psychische
Wohlbefinden wurde mit dem SF-12-Fragebogen auf einer Skala
von 0-100 gemessen.

nen bekamen wir 141 Bogen, das heif3t: von jeder teilneh-
menden Person einen.

Zunachst wollten wir wissen, wie lang die Gesprache
dauerten. 83 Prozent der Arzt*innen gaben an, dass sie
weniger als 20 Minuten dafiir gebraucht hatten. Das ist
insofern interessant, als Skeptiker immer wieder einwen-
den, gar nicht die Zeit fiir Derartiges zu haben; ein hoher
Zeitaufwand muss es aber offensichtlich nicht sein. Inter-
essant ist auch, dass die Patient*innen das Gespréach ten-
denziell langer empfunden haben.

Etwas mehr als ein Viertel der Hausarzt*innen glaub-
te, das Gespréch sei ziemlich oder sogar sehr hilfreich fiir
die Patient*innen gewesen. Jedoch empfanden deutlich
mehr der Patient*innen - etwa 60 Prozent - das Gesprdach
als hilfreich. Belastend fanden es weder die Arzt*innen
noch die Patient*innen.

Ebenfalls interessant bei ist, dass trotzdem 42 Prozent
der Hausdrzte der Ansicht waren, dieses Gesprach sei
ziemlich oder sehr hilfreich fiir die weitere Versorgung
der jeweiligen Personen gewesen sei.

Aus den gefiihrten Interviews ging hervor: Das Ge-
sprach im Rahmen der spirituellen Anamnese drehte sich
sehr oft um die Biografie, um Schicksalsschldge und ande-
re einschneidende Lebensereignisse, wie zum Beispiel Tod
oder auch Beziehungsabbriiche mit geliebten Perso-
nen. Insbesondere die Biografiearbeit finden adltere Men-
schen fiir sich sehr wichtig. Dabei geht es um Kraftquellen
wie Familie, Freunde, Nachbarschaft, Hobbys und Natur;
teilweise wurde auch die Religion genannt, aber auch als
Quelle von Leid: Zum Beispiel thematisierten sie die Fol-
gen problematischer katholischer Erziehung in ihrem Le-
ben und andere Kritik an der Kirche. Das muss man im




Stiftung GRS | Spiritualitdt und Gesundheit 2024 3/2

Umsetzbarkeit SPIR-Leitfaden
Einfacher als gedacht, Routine, Probleme
Intention zu vermitteln, Einstiegsfrage

Reaktionen
Uberraschung, Dankbarkeit, Ablehnung,

FUMOr, LiDer ".,-'Zl.'lL.r'lrf

Kontext/ proaktives Angebot
Artifiziell, bevorzugt anlassberogen

sample

v.a, gut gebildete, aktive Pat

Nutzen fur den Patient
Entlastung, Reswourcen-Bewusstsein,
Pravention von Somatisierung, als Eanzer
Mensch wahrgenommen werden,
Moghchkeit uber nicht-medizinisches 1u

Mutzen fir den Arzt
Besseres Arzt-Patienten-Verhaltnis,

besseres Verstandnis

Abbildung 5: Codierung der Arzte-Interviews

Blick haben, wenn man die spirituelle Anamnese anbietet
und eigentlich damit verbindet, dass die Religion eine
Kraftquelle sein kann: Bei manchen Patient*innen triggert
diese Thematik vielleicht auch sehr leidvolle Erfahrungen.

Abbildung 5 stellt zusammen, welche hauptsachlichen
Antworten wir in unseren Interviews mit 11 von den 14
teilnehmenden Hausdrzt*innen als Ergebnis codieren
konnten. Was die Frage der Umsetzbarkeit des SPIR-Leit-
faden angeht, gab es auf drztlicher Seite die Feststellung,
dass es einfacher ging, als man dachte. Es gab aber auch
Patient*innen, bei denen die Hausarzt*innen den Ein-
druck hatten, sie wiirden trotz der einfithrenden Erkla-
rung nicht wissen, was man eigentlich von ihnen wollte.
Viele dachten, man wolle nur ihre Religionszugehorigkeit
abfragen. Die Reaktionen der Patient*innen waren den
Arzt*innen zufolge sehr heterogen.

Immer wieder wurde in den Gesprdachen mit den Haus-
arzt*innen diskutiert, dass es sich um ein sehr proaktives
Angebot handelte, mit dem die Patient*innen ohne Riick-
sicht darauf konfrontiert wurden, ob jetzt irgendetwas Be-
sonders in ihrem Leben vorgefallen ist oder nicht, und das
wurde vielfach als etwas Kiinstliches empfunden. Daraus
folgerten die Arzt*innen, so etwas lieber in besonderen
Féllen existenzieller Betroffenheit einzusetzen. Sie fanden
es unangemesssen, das Thema ,Spiritualitat® routinema-
Rig anzusprechen, es sollte auf Situationen bezogen sein,
die das tatsachlich nahelegen.

Infragegestellt wurde ferner das Sampling der Proban-
den. Etliche Arzt*innen bezweifelten, dass weniger aktive
und weniger intelligente Personen mit dem Programm zu-
rechtkommen wiirden.

Ein wichtiger Aspekt bei den Antworten auf die Frage
nach dem Nutzen fiir die Patient*innen war, dass ihnen
dadurch gezeigt wurde, dass diese Themen im Rahmen
der Behandlung angsprochen werden diirfen: dass sie be-
deutungsvoll sind, dass die auch fiir uns als Mediziner
wichtig sind, und dass das nichts ist, was sie im Kdmmer-
lein austragen miissen, sondern was man teilen kann,
auch im medizinischen Bereich.

C. Straner, Spirituelle Anamnese in der hausarztlichen Versorgung

Als Nutzen fiir den Arzt und die Arztin wurde die Ver-
besserung des Arzt-Patienten-Verhdltnisses hervorgeho-
ben. ,Die Leute, die bei mir die spirituelle Anamnese ge-
macht haben, die habe ich doch schon sehr viel ndher ken-
nengelernt, und es hat mir auch geholfen zu verstehen,
warum sie manchmal so reagieren, wie sie reagieren“ (Zi-
tat Hausarzt).

Bedenkenswert als ein Ergebnis unserer eigenen Pa-
tienteninterviews ist, dass die spirituelle Anamnese von
vielen Patient*innen nach eigener Aussage abgelehnt wur-
de oder aus anderen Griinden nicht stattgefunden hat. Das
muss einschrankend zu unseren quantitativen Daten be-
achtet werden. Unklar bleiben aber die Motive der Ableh-
nung; zum Beispiel mégen manche einfach keine Lust ge-
habt haben, das im Praxisinterview Mitgeteilte nun auch
noch einmal fiir diesen Interviewer aus der Uni zu wieder-
holen; andererseits haben Teilnehmende aber auch den
Nutzen fiir sich darin gesehen, auch einmal nicht-medizi-
nische Dinge besprechen zu kénnen, wie auch in der Ver-
besserung des Artz-Patienten-Verhdltnisses.

Fazit: Eine spirituelle Anamnese kann bei bestimmten
Patientengruppen (spirituell oder komplementarmedizini-
sche Interessierte, Intellektuellere und Intelligentere?)
moglicherweise eine sinnvolle Erganzung im Disease-Ma-
nagement sein. Ich glaube, dass sie einen wichtigen Bei-
trag zur besseren Qualitat der Versorgung leisten kann.
Es ist einerseits wiinschenswert, dass die hausarztliche
Versorgung zu einem gewissen Grad standardisiert und
schematisiert wird, zum Beispiel durch Disease Manage-
ment Programme. Auf der anderen Seite sollten derartige
Programme aber auch Raum fiir eine individuelle und
ganzheitliche Behandlung geben.

Wir fithren derzeit in meiner Abteilung ein For-
schungsprojekt durch, das auch durch die HoPES3-Studie
inspiriert ist. Viele Erkenntnisse daraus flief3en ein. Auch
dieses neue Projekt wird wieder vom Bundesministerium
fiir Bildung und Forschung geférdert. Sein Ziel ist die Ent-
wicklung eines hausdrztlichen Versorgungsprogramms
fiir Patient*innen mit chronischen, nicht tumorbedingten
Schmerzen. Dazu gehort die Idee, den Schmerz ganzheitli-
cher zu betrachten, sozusagen in seiner bio-psycho-sozio-
spirituellen Genese. Wir nehmen auch schematisierende
Elemente auf, wie zum Beispiel die softwaregestiitzte
strukturierte Schmerzanamnese. Aber es geht auch dar-
um, das offene Gesprach zu férdern und den Patient*in-
nen Raum zu geben, ihre Schmerzanamnese, ihre
Schmerzgeschichte erzdhlen zu diirfen. Und wenn wir das
dann auch nicht als Spiritual Care labeln, weil es einfach
problematisch ware und zu viel Erklarung fordern wiirde,
denke ich doch, dass viel davon enthalten ist.




C. StraRner, Spirituelle Anamnese in der hausarztlichen Versorgung

Die Referentin dieses Vortrags

PD Dr. med. Cornelia Stra8ner ist Fachdrztin fiir Allgemeinme-
dizin und seit 2011 issenschaftliche Mitarbeiterin in der Abtei-
lung Allgemeinmedizin und Versorgungsforschung der Universi-
tdt Heidelberg. Thre Forschungsinteressen liegen im Bereich
einer evidenzbasierten, leitliniengerechten und patientenzen-
trierten hausarztlichen Versorgung. Seit Juli 2022 leitet sie die
vom Bundesministerium fiir Bildung und Forschung geférderte
Nachwuchsgruppe RELIEF (Resource-oriented case-management
for patients with chronic pain and frequent use of analgesics in
general practices, FKZ 01GY2106). Zudem ist sie als Facharztin
fiir Allgemeinmedizin angestellt in einer Hausarztpraxis tatig.

_HE?PES3

Das HoPES3-Projekt

» HOPES3 = Holistic Care Program for Elderly Patients
to Integrate Spiritual Needs, Social Activity and Self-
Care Into Disease-Management in Primary Care

» Gefordert vom Bundesministerium fiir Bildung und
Forschung

» Projektlaufzeit: 10/2018 - 06/2021

» Projektleitung: Universitdtsklinikum Heidelberg. Abt.
Allgemeinmedizin und Versorgungsforschung

Projektpartner:

Universitdtsklinikum Heidelberg, Institut fiir Medizini-
sche Biometrie; Universitatsklinikum Tiibingen, Institut
fiir Allgemeinmedizin und Interprofessionelle Versorgung
(Prof. Stefanie Joos); TU Miinchen, Forschungsstelle Spiri-
tual Care (Prof. Eckhard Frick); Gesundheitstreffpunkt
Mannheim e.V.

Alle Publikationen zur HoPES3-Studie:
www.hopes3.de

Stiftung GRS | Spiritualitat und Gesundheit 2024 3/2

Michael Utsch,

Sarah Demmrich
Psychologie des Glaubens
Einfiihrung in die
Religionspsychologie
Vandenhoeck & Ruprecht:
Gottingen, 2023
kartoniert, 344 S., 28.00 €

Psychologie

Prof. Dr. Michael Utsch hat
mit Privatdozentin Dr. Sarah

des Glaubens
Demmrich zusammen den
Stand der Forschung in der

“:
Religionspsychologie und ;

ihre geschichtliche Entwicklung zusammengefasst, um
sie in einer attraktiven Darstellung, iibersichtlich und
mit vielen Bildern, einem potenziell breiten Leserkreis
zu vermitteln. Dies ist ein Werk zum Nachschlagen,
wirklich eine Fundgrube, das aber auch einladt zum in-
teressierten Schmokern; wenn man dariiber die Zeit
vergisst und feststellt, dass man sich schon richtig ein-
gelesen hat, sollte man es sich nicht nehmen zu lesen, es
bald auch fertig zu lesen. Es ist wohl anzunehmen, dass
die revidierte Neuauflage nicht lang auf sich warten las-
sen wird, in diesem Fall aus erfreulichem Grund: Weil
implizit und explizit immer weder der aktuelle Bezug zu
den derzeitigen Formen der Religiositat hergestellt wird
und weil die vermittelten Daten aktuell sind, was ange-
sichts verwirrender und erschreckender Vorgange in
der religiosen Welt unserer Tage auch dringend erfor-
derlich ist; so kann man wenigstens manches davon ein
bisschen besser verstehen. Anders gesagt: Das Buch gibt
den Leserinnen und Lesern einiges an Hilfen zur sachge-
rechten Unterscheidung zwischen gesunden und unge-
sunden Glaubensformen in die Hand. Wie zu erwarten
spielen dabei die Befunde aus der boomenden Neuropsy-
chologie der Spiritualitat und Religiositdt eine wichtige
Rolle.

Erfreulich ist gerade auch dort, wo Vorurteile korri-
giert werden und Ungesundes angesprochen wird, die
durchgehende Sachlichkeit, da schwingt weder heimli-
cher Konfessionalismus noch Ideologie mit, und wollte
man den Band doch als eine Apologie des Christentums
verstehen oder verwenden, dann nur in der Weise, dass
manches von den positiven Seiten der , Psychologie des
Glaubens“ - Gott sei Dank - eine Entsprechung im Chris-
tentum hat. Aber die Intention ist einfach nur umfassen-
de Basisinformation, wie es auch der Untertitel formu-
liert: Das Buch ist als Einfithrung gedacht. Man kann
viel anfangen mit der Einfiihrung, vor allem hat man
damit einen Ausgangspunkt zu dem weiten Facher von
Teildisziplinen und Forschungsfeldern, die mit der Reli-
gionspsychologie zu tun haben. Der gehobene Anspruch
des Werks legitimiert aber auch ohne Weiteres dazu, in
wissenschaftlichen Verodffentlichung daraus zu zitieren;
besonders Religionswissenschaften und Theologie wer-
den davon profitieren. Dass bei der Fiille des zusammen-
gefligten Textmaterials da und dort die Homogenitét der
vielen zusammengefiigten Bausteine fehlt, wodurch die
eine und andere Frage entsteht, was denn nun genau ge-
meint ist, muss dabei weder auffallen noch ernsthaft
storen.

H.A. Willberg




Stiftung GRS | Spiritualitdt und Gesundheit 2024 3/2

Simon Peng-Keller

Spiritual Care und der Christliche Heilungsauftre

Abstract

S. Peng-Keller, Spiritual Care und der christliche Heilungsauftrag

Dieser Beitrag, der ein Transkript des am 9.11.2024 von Prof. Dr. Simon Peng-Keller gehaltenen Vortrags darstellt, be-
griindet &rztliche und seelsorgliche Spiritual Care im christlichen Heilungsauftrag. Im ersten Abschnitt werden die bi-
blischen Grundlagen des christlichen Heilungsauftrags beleuchtet, der, wie danach gezeigt wird, in vielfdltiger Weise
aufgenommen und in der Gegenwart verwirklicht wird. Im dritten Abschnitt werden drei Modelle skizziert, den christli-
chen Heilungsauftrag im Kontext moderner Medizin zu verstehen, wobei fiir ein transformatives Verstédndnis plddiert
wird. Vortrag AGEAS Interlaken November 2024. Redaktion: Hans-Arved Willberg

1. Der christliche Heilungsauftrag:
Biblische Perspektiven

Wie wurde dieser Heilungsauftrag verwirklicht und in-
wiefern kann das eine Grundlage fiir das sein, was Sie als
Arzt:innen tun oder tun méchten?

Aus bibelwissenschaftlicher Sicht ldsst sich feststellen:
Der Heilungsauftrag spielt in den Evangelien eine wichti-
ge Rolle. Er kommt in den drei ersten Evangelien vor:
Markus, Matthdaus und Lukas, und an zentraler Stelle im
Text von der Aussendung der Jiinger bei Lukas sogar zwei-
mal; dort werden zuerst die 12 ausgesandt und dann die
72 und sie bekommen alle einen Doppelauftrag: Sie sollen
das Evangelium verkiinden und heilen. In Lukas 9,1-2
steht: ,Er rief aber die Zwolf zusammen und gab ihnen
Gewalt und Macht iiber alle Ddmonen und dass sie Krank-
heiten heilen konnten und sandte sie aus, zu predigen das
Reich Gottes und zu heilen die Kranken.“ Fiir ,heilen“
steht hier im griechischen Text therapeuein. Also ist das
Wort ,,therapeutisch“ durchaus ein biblisches Wort.

Die heutige Bibelwissenschaft ist der Uberzeugung,
dass dieser Heilungsauftrag nicht nur fiir die ersten Apos-
tel Giiltigkeit hatte, sondern dass hier ein Programm vor-
liegt. Nicht nur der Verkiindigungsauftrag wird hier auch
fiir die spateren Zeiten festgelegt, sondern auch der Hei-
lungsauftrag.

Der Heilungsauftrag ist ein integrales Moment christli-
cher Sendung und Verkiindigung, und wenn man das Pro-
fil des Heilungsauftrags anschaut, geht es darum, sich
heilsam Menschen zuzuwenden. Das bibelgriechische the-
rapeuein ist weiter gefasst als unser heutiges Wort ,,thera-
peutisch®, da ist also auch die Care mit enthalten, all das,
was der Barmherzige Samariter tut.

Die Sorge um die Kranken schliet auch therapeuti-
sche Formen der heilsamen Zuwendung ein. Diese Zuwen-
dung ist nicht verzweckt. Jesus betreibt keine Gemeinde-
pastoral. Meist sind es Menschen ,,von aufRerhalb“, die er
heilt. Die meisten Geheilten werden auch gar nicht in sei-
ne Nachfolge berufen. Er kénnte das ja jedes Mal stan-
dardmaéaflig tun, aber nein, das macht er nicht. Es geht um
die Heilung an und fiir sich, unabhdngig davon, wie die
Menschen sich dann entscheiden und weitergehen.

So weit zu dem kurz gefassten Heilungsauftrag. Der
wird aber noch durch viele Heilungserzahlungen erganzt.
Das alles hat viel Gewicht in den Evangelien und diese
Heilungserzdahlungen sind mehr als nur Wundergeschich-
ten. Es geht darin aber nicht nur darum, zu zeigen, was
Jesus alles kann und aus welcher Vollmacht er wirkt und

lebt, sondern es sind auch Modellgeschichten. Hier wird
sozusagen auf narrative Weise entfaltet, wie das geht
oder was das ist. Es hat paradigmatischen Charakter, es
ist narrative Theologie.

Im Zentrum des Geschehens ist die heilsame Prasenz;
das zeigt sich, wenn man betrachtet, wie Jesus mit diesen
Menschen umgeht. Er ist sehr sparsam in der Verwen-
dung von irgendwelchen Hilfsmitteln. Ab und zu braucht
es sozusagen pharmakologische Elemente wie Ol, aber vor
allem geht es um eine unmittelbare Begegnung. Jesus
bringt, so kann man es formulieren, Heilungsbediirftige
und oft marginalisierte Menschen in diesen Heilungser-
zdahlungen in Kontakt mit der gottlichen Gegenwart, dem
»Reich Gottes“, und geht auf differenzierte Weise auf sie




S. Peng-Keller, Spiritual Care und der christliche Heilungsauftrag

ein. Ganz wichtig dabei ist immer die soziale Komponen-
te. Es gibt zwar schon ein wiedererkennbares Muster,
aber jede Heilungsgeschichte ist auch wieder anders; die-
se Erzahlungen sind wunderbar nachvollziehbar, wenn
man versucht, sie zu verstehen. Dann zeigen sie sich nicht
als spektakuldare Wundergeschichten, die irgendwie weit
hergeholt sind.

Ich nenne nur ein Beispiel: Es fdllt auf, dass Jesus mit
Vorliebe am Sabbat zu heilen scheint, aber warum? Man
wirft es ihm vor, es bringt ihm Probleme. An der Sabbat-
heilung entziinden sich Konflikte, weil unklar ist, ob man
das iiberhaupt darf. Die Arzte hatten am am Sabbat frei,
positiv gesagt, also arztliche Praxen sollten am Sabbat
selbstverstandlich geschlossen sein, wie bei uns am Sonn-
tag. Natiirlich kénnen Notfdlle eine Ausnahme sein. Aber
hdufig waren diese Heilungen gar keine Notfallsituatio-
nen. Warum also heilt Jesus am Sabbat, obwohl es ihn in
Schwierigkeiten bringt? Er heilt die Menschen dann, weil
sie dann am beriihrbarsten sind, in den Momenten, wenn
sie zur Ruhe kommen, wo sie offen und empféanglich sind.
Es ist kein Zufall, dass es am Sabbat geschieht.

[——

e
Es ist ein holistisches Empowerment, mag man sagen.
Das tont jetzt sehr modern, aber das Wort holos kommt
auch vor im Neuen Testament. Im Johannesevangelium ist
die Rede vom holon anthropon (Johannes 7,23), vom gan-
zen Menschen. Darum geht es nicht nur um das Seelen-
heil, sondern es geht um vielféltige und komplexe Leiden:
somatische, seelische, soziale, spirituelle, nach unseren
heutigen Unterscheidungen. Besonders im Markusevange-
lium ist es schén zu sehen, dass die Heilungserzdhlungen
dort nicht zufdllig aufgelistet sind, sondern dass der Evan-
gelist das ganze Spektrum benennt, um zu vermitteln: Je-
sus heilt vielfdltig vieldimensional. Es sind die kurative,
die rehabilitative und palliative Dimension einbezogen,
kann man sagen. Es ist vieldimensional, aber es ist auch
stets nur ein Anfang. Natiirlich sind die Menschen weiter-
hin vulnerabel und werden sterben und Jesus hat kein Ge-
sundheitssystem aufgebaut.

Das ist die biblische Grundlage, auf der wir heute im-
mer noch stehen, denn nach allgemeiner Uberzeugung
ging es nicht nur die Anfangszeit des Christentums an.
Dieser Heilungsauftrag gilt bis heute. Aber es setzte schon
sehr friih eine theologische und auch kirchliche Marginali-
sierung des Heilungsauftrags ein, man hat ihn eigentlich
vergessen; man betont nur die Verkiindigung des Evange-
liums und vergisst, dass zum Verkiindigen auch das Hei-
len gehort. Es fiihrt bis heute eine Schattendasein. Die

Stiftung GRS | Spiritualitat und Gesundheit 2024 3/2

grofRen Kirchen haben diese Dimension nicht so recht auf
dem Schirm, obwohl das Christentum auflerordentlich in-
novativ, kreativ und engagiert im Bereich des Heilens sein
konnte und kann.

Vieles im Gesundheitswesen hat christliche Wurzeln.
Die moderne Hospizbewegung ist so ein Beispiel, das En-
gagement ist bei Cicely Saunders und ihren Vorgangerin-
nen aus einer stark christlichen Inspiration entstanden,
und Spiritual Care letztlich auch. Ich wundere mich
manchmal, dass ich von manchen Kirchenvertretern in
der Schweiz als jemand angesehen werde, der eigentlich
ein Sdkularisierungsprogramm vertritt. Wenn sie Spiri-
tual Care mit sdkularisierter Seelsorge verkniipfen, ist das
ein Fehlschluss. Die Spiritual Care kommt aus einer stark
christlichen Inspiration.

2. Das Christentum: eine Religion
der Heilung?

Adolf von Harnack, ein wichtiger Theologe Anfang des
20. Jahrhunderts, hat gesagt, das Christentum sei eine Re-
ligion der Heilung. Fiir das frithe Christentum hat er es
nachgewiesen. In gewisser Weise gilt es auch heute noch,
global betrachtet: Das Christentum waéchst haufig an Or-
ten, wo das Heilungsmoment sehr im Vordergrund steht.

Das Christentum war im Lauf seiner Geschichte sehr
flexibel und hat sich an wandelnde Formen des Gesund-
heitswesen angepasst. Aber nicht nur das, sondern es hat
sie auch innovativ weitergefiihrt. Fiir die Schweiz des 19.
und 20. Jahrhunderts etwa kénnte man sehr schon zeigen,
wie sehr christliche Akteure das Gesundheitswesen voran-
getrieben haben.

In den Kirchen gibt es immer wieder einmal Rich-
tungsentscheidungen, die nachwirken, auch wenn man sie
langst vergessen hat. Ein solcher Entscheid fand 1215 auf
dem Vierten Lateralankonzil statt. Bis zu diesem Zeit-
punkt waren Arzte hédufig auch in Personalunion Geistli-
che, und dieses Konzil hat wahrscheinlich wegen vielen
negativen Erfahrungen beschlossen: Nein, es ist ist bes-
ser, diese beiden Berufsgruppen zu trennen. Und man hat
sich dabei von einer einfachen Logik leiten lassen: Der
Arzt ist fiir den Leib zustdndig, der Seelsorger fiir die See-
le, fiir das Geistige, fiir die geistliche Dimension, und
dementsprechend hat man auch die Ausbildung neu struk-
turiert. Es war die Zeit, als die Universitiaten entstanden
und neben der Theologischen Fakultdt nun auch eine me-
dizinische Fakultét.

Mit dem Verbot der Ausiibung von Medizin durch
Geistliche entstanden auch schon Ansdtze einer arztlichen
Spiritual Care. Die Arzte sollten ndmlich die Kranken er-
mahnen, vor einer Behandlung zunachst den Priester zu
konsultieren und ihre Siinden zu bekennen, und auch die
Aufgabe des Tréstens wurde den Arzten zugemutet. Aber
dieser Losung folgten viele ungeloste Probleme, die uns
bis heute zu schaffen machen. Das eine Problem ist der
unsagliche Leib-Seele-Dualismus, der bis heute in der Me-
dizin total plausibel erscheint. Er tragt auch bei zum Er-
folg von Spiritual Care, weil viele Arzt*innen zwar prinzi-
piell dualistisch denken, aber auch fiihlen und merken,
dass es auch noch diese andere Dimension gibt.

Theologisch ist der Dualismus heikel. Es ist problema-
tisch, wenn man die Berufsgruppen so ausbildet und aus-
einander dividiert, wie es noch geschieht: Wie steht es




Stiftung GRS | Spiritualitdt und Gesundheit 2024 3/2

dann um die Zusammenarbeit und wie sieht sie konkret
aus? Das ist heute gerade auch im Bereich von Spiritual
Care eine Herausforderung.

In der zweiten Hdalfte des 20. Jahrhunderts wurde die
Debatte, wie sich die Kirchen im Gesundheitswesen enga-
gieren konnen und sollen, im Bereich der Organisationen
sehr intensiv gefiihrt. Im globalen Sitiden hat man sich ge-
fragt, ob die Kirchen sich in der nachkolonialistischen Zeit
zuriickziehen sollen. Die arztliche Mission, die von einer
Art Union oder Ehe zwischen moderner Medizin und
christlicher Mission gelebt hat, wurde hinterfragt. Sollte
man sagen: ,Mission accomplished“ - wir haben unsere
Aufgabe getan? Hatte mn iiberhaupt noch die Ressourcen
dazu? Vor allem der Weltkirchenrat hat dazu sehr klar
Stellung genommen und gesagt: Nein, unsere Mission ist
nicht accomplished, die Kirche kann ihre Verantwortung
im Bereich des Heilens nicht anderen Akteuren iiberlas-
sen. ,Unsere Berufung zu Gesundheit und Heilung ist so
stark wie seit eh und je“, sagt 2018 Olav F. Tveit, Gene-
ralsekretir des Okumenischen Rats der Kirchen (ORK)
(World Council of Churches, 2018). In der Schweiz spiirt
man davon nicht so viel, mindestens was die Landeskir-
chen angeht.

Die Einsicht, die sich aus diesen Konsultationen erge-
ben hat, ist folgende: Es braucht dieses Engagement, es
ist eine Aufgabe aller Mitglieder der Kirche und auch und
in besonderer Weise der Spezialist*innen, die in einem
Gesundheitsberuf oder einem Seelsorgeberuf ausgebildet
sind und werden. Und es braucht eine Koordination zwi-
schen diesen unterschiedlichen Ebenen. Die Kirchen tun
sehr viel, aber sie tun es hdufig auch sehr unkoordiniert,
man weif gar nicht voneinander. Das erlebe ich auch in
meiner Tatigkeit, wenn ich etwa Vortrdge halte: Da sind
die Mediziner:innen unter sich und die Seelsorger:innen
sind unter sich und man kommt oft gar nicht zusammen.

3. Der biblische Heilungsauftrag als
Grundlage fur arztliche Spiritual Care?

Es gibt drei Modelle, den christlichen Heilungsauftrag
heute zu verstehen. Sie werden in der Tabelle vorgestellt.

Das Kontrastmodell hdlt die Gesundheitsversorgung
fiir eine sdakulare Aufgabe, das eigentlich Christliche ge-
schehe auflerhalb des staatlich regulierten Gesundheits-
wesen durch spezifische Rituale, Exorzismus, Gebete und
was auch immer. Pfingstkirchen haben diesen Ansatz und
man sieht dort hdufig auch die Medizin entsprechend kri-
tisch.

Theologisch gesehen muss man dazu sagen, dass Got-
tes Kraft auch durch die Mittel moderner Gesundheitsver-
sorgung wirkt. Schon das Alte Testament spricht davon.

S. Peng-Keller, Spiritual Care und der christliche Heilungsauftrag

Im Buch Jesus Sirach wird der Arzt gepriesen und gesagt,
dass Gott auch die Krauter gemacht hat und durch sie hei-
lend wirkt: ,Der Herr hat die Arznei aus der Erde geschaf-
fen, und ein Verniinftiger verachtet sie nicht“ (Jesus Si-
rach 38,4).

Paul Tillich schreibt: , Die heilende Kraft des goéttlichen
Geistes kann nicht die Methoden des Heilens ersetzen, die
fiir die verschiedenen Dimensionen spezifisch sind, und
umgekehrt kénnen diese Methoden des Heilens nicht die
heilende Wirkung des gottlichen Geistes ersetzen® (Til-
lich, 1987, S.321). Beides ist wichtig und das sieht man
auch in der ganzen Geschichte des Christentums. Man
nutzte die vorhandenen Mittel, um Menschen heilsam zu
begegnen.

Das Immersionsmodell sagt, dass sich der Heilungsauf-
trag durch den christlich motivierten Einsatz fiir eine hu-
mane Gesundheitsversorgung verwirklicht. Die Mittel
sind sdkular und evidenz-basiert. Christliche Arzte nutzen
keine anderen Medikamente und haben keine andere Pro-
zeduren als nicht-christliche Arzte, aber sie sind christlich
motiviert, und sie gestalten ihr Handeln dann auch ent-
sprechend anders.

Das Transformationsmodell geht einen Schritt dariiber
hinaus und sagt, dass sich der Heilungsauftrag durch das
verwirklicht, was das Immersionsmodell sagt, aber es ge-
he auferdem auch um die Umgestaltung von innen heraus
aus christlicher Inspiration. Wir kénnen uns also nicht be-
gniligen mit dem Gesundheitswesen, so wie es ist, sondern
die christliche Inspiration drédngt nach vorne, der Hei-
lungsauftrag verlangt auch nach Transformation.

Wir sehen, dass es immer auch um die Frage geht, was
wir uns eigentlich darunter vorstellen, wenn wir vom
christlichen Heilungsauftrag und iiberhaupt von Heilung
sprechen. Heilt die Medizin? Aus theologischer Sicht muss
man diese Frage verneinen. Nein, die Medizin heilt nicht,
sondern Medizin ist ein Beitrag, ein Instrument der Hei-
lung. Die heilenden Kréafte selbst, auch die natiirlichen,
stehen nicht in der Verfiigung der Medizin.

Wenn wir vom Heilungsauftrag sprechen, geht es auch
um die Grundhaltung der heilsamen Selbstbegrenzung.
Interprofessionalitdt ist auch ein Stiick weit Ausdruck
heilsamer Selbstbegrenzung. ,,Kein einzelner kann alle Ar-
ten des Heilens mit beruflicher Autoritat ausiiben, ob-
gleich einzelne mehr als nur eine Methode beherrschen
konnen“, schreibt Tillich. ,,Das Heilen ist in allen seinen
Formen fragmentarisch“ (Tillich 1987, S.323). Darum
braucht es diese Demut oder diese Selbstbegrenzung, das
Wissen, dass wir bestenfalls Instrumente der Heilung
sind. Ich kann etwas dazu beitragen, dass Menschen heiler
werden. Die Abbildung zeigt, dass die interagierenden Be-
rufsgruppen ihre Schwerpunkte je in einer Care-Dimen-

Modelle der Verwirklichung des christlichen Heilungsauftrags heute

Modelloptionen Verwirklichung des christlichen Heilungsauftrags

Kontrast Aulterhalb des staatlich regulierten Gesundheitswesens durch spezifische
Rituale (z B. Exorzismus), Gebete elc,

Immersion Dwrch christlich motivierten Einsalz fur eine humane Gesundheilsversorgung

Transformation

Durch eine christliche Mitgestaltung des Gesundheitswesens (Option 2) und dessen

Umgestaltung von innen heraus aus christhicher Inspiration

Tabelle: Die gegenwartigen Modelle zur Verwirklichung des christlichen Heilungsauftrags




S. Peng-Keller, Spiritual Care und der christliche Heilungsauftrag

sion haben, dass sie aber immer auch mit mit den anderen
Dimensionen befasst sind. Darum ist auch Spiritual Care
in der DNA interprofessionell. Es ist ungut fiir Patient*in-
nen, wenn die Berufsgruppen nicht zusammenarbeiten.

Wir bendétigen fiir Spiritual Care einerseits Kompeten-
zen und Skills, wie zum Beispiel die spirituelle Anamnese,
so etwas kann man lernen und iiben. Andererseits lebt
Spiritual Care auch von einer spirituellen Grundhaltung.
Dass sie ein wesentliches Element der Therapiewirksam-
keit ist, konnte auch empirisch gezeigt werden. Die
Schwierigkeit, die wir mit dieser personlichen Haltung
haben, ist ihre Transprofessionalitidt, das heif3t: Sie geht
eigentlich iiber das Professionelle hinaus, also iiber das,
was man von einem guten Arzt erwarten kann und muss,
und damit geht sie auch irgendwie iiber das hinaus, was
man an einer medizinischen Fakultdt vermitteln und prii-
fen kann. Diese persdnliche Haltung kann man sich wiin-
schen, aber es ist schwierig, sie im Bereich von Spiritual
Care zu fassen.

Ich moéchte abschlieRend noch mit dem Modell der
»,Healing Presence“ betonen, was Spiritual Care aus der
Perspektive des Kommunizierens ist. Wir koénnen das

Selosndd

 esiat ekt Dimernsioren
Fllege
Midicis
Fatlent®in
hiychaloge |  Seshorge
Care-Dimensionen:
sprguell saaial pisthih physis

Abbildung: Spiritual Care als interpro-
fessionelle Aufgabe. Quelle: Peng-
Keller 2021, a.a.O.

auch ,Tiefenkommunikation“ nennen. Darunter verstehen
wir eine bestimmte Art und Weise der Zuwendung. Das ist
keine zusétzliche Aktivitit. Bei vielen Arzt:innen 16st der
Gedanke an Spiritual Care Angst aus, noch mehr tun zu
sollen. Im Zentrum der Spiritual Care steht aber nicht die
Vermehrung des Tuns, sondern das Mehr an Prasenz.
Nicht verstdrkte Aktivitat, sondern verstarkte Rezeptivi-
tat. In diese Prdsenz zu finden und sie aufrechtzuerhalten
oder wieder zu wecken, ist eine geistliche Haltung und
letztlich eine geistliche Ubung, und das in einem stressi-
gen Berufsalltag zu verwirklichen, ist die Kunst von Spiri-
tual Care.

Wirkliche Healing Presence, indem jemand in dieser
Offenheit zuhort und irgendwie eine Resonanz entsteht,
das wiirde ich als das , Kerngeschaft“ oder die Kernaufga-
be von Spiritual Care bezeichnen.

Stiftung GRS | Spiritualitat und Gesundheit 2024 3/2

Quellenangaben

Peng-Keller, S. (2021). Klinikseelsorge als spezialisierte Spiritual
Care: Der christliche Heilungsauftrag im Horizont globaler Ge-
sundheit. Vandenhoeck & Ruprecht: Gottingen.

Tillich, P. (1987). Systematische Theologie. Bd. 3, unverdnd.
Nachdruck der 4. Aufl. v. 1984. Berlin, New York: Walter de
Gruyter.

World Council of Churches, Witnessing to Christ today, 14; Glo-
bal Ecumenical Health Strategy 2018.

Der Autor

Prof. Dr. theol. Simon
Peng-Keller ist seit 2015
Lehrstuhlinhaber fiir Spi-
ritual Care an der Univer-
sitat Ziirich. Als solcher
ist er einer der fiihrenden
Experten auf dem Gebiet
der Spiritual Care und in
diversen Forschungspro-
jekten involviert. Er ist
aber auch Seelsorger und
Begleiter fiir kontemplati-
ve Exerzitien

Simon Peng-Keller
Klinikseelsorge
als spezialisierte
Spiritual Care

Der christliche Heilungsauftrag
im Horizont globaler Gesundheit

Klinikseelsorge
als s lisierte
Spiritual Care

Ty st b ety
n ot v ﬂ:h.llul.ﬂ'"

Vandenhoeck & Ruprecht 2021,
231S.,28 €

Das Gesundheitswesen befindet sich im Wandel. Neben Globa-
lisierung und Digitalisierung verandert auch das Aufkommen
einer interprofessionellen Spiritual Care den Klinikalltag. Welche
Rolle kann hier die christliche Klinikseelsorge einnehmen?

Sollen Patient*innen umfassend und empathisch betreut wer-
den, diirfen nicht nur Symptome und Diagnosen im Vordergrund
stehen. Genauso wichtig ist, was eine Erkrankung fiir den Men-
schen im Krankenhausbett bedeutet und wie der neuen Situation
begegnet werden kann. Das Buch ist ein Plddoyer dafiir, die
christliche Krankenhausseelsorge als spezialisierte Spiritual Care
zu profilieren und im Horizont des christlichen Heilungsauftrags
neu zu verstehen. Nur in enger Zusammenarbeit mit Gesund-
heitsfachpersonen kann sie weiterhin ihren Auftrag wahrnehmen
und eine gerechte und humane Gesundheitsversorgung fordern.




Stiftung GRS | Spiritualitdt und Gesundheit 2024 3/2

René Hefti

Grundlagen fir Spiritual Care

Abstract

R. Hefti, Grundlagen fiir Spiritual Care

Der Beitrag vermittelt ein Basiswissen zu Spiritual Care mit hilfreichen Definition und Modellen. Er spricht die Bedeu-
tung des Caring als Haltung und Kompetenz an, die genuin in der christlichen Care-Tradition verankert ist. Er erldutert
Entwicklungen und Rahmenbedingungen der modernen Medizin und die Bedeutung der Evidenzbasierung. Schliesslich
fokussiert der Beitrag auf die spirituelle Ananmnese als zentrales Handwerkzeug fiir Spiritual Care.

Uberarbeiteter Vortrag der AGEAS in Interlaken November 2024.

Was kann Spiritual Care in existenziellen Krisen be-
deuten, wenn wir zum Beispiel einem Patienten mit Ver-
dacht auf ein Prostatakarzinom mitteilen miissen, dass
die Biopsie die Diagnose bestdtigt? Darauf sind Patienten
unterschiedlich vorbereitet, manche gut, manche {iiber-
haupt nicht. Soll ich versuchen, den Patienten zu beruhi-
gen und ihm erkldren, dass die Prognose grundsdtzlich
gut ist? Soll ich Verstandnis signalisieren fiir die aktuelle
Uberwiltigung? Soll ich den Patienten ermutigen, sich mit
dem Sterben auseinanderzusetzen und ihn nach dem Glau-
ben, nach spirituellen Ressorcen fragen?

Spiritual Care als Briicke

Fiir mich ist Spiritual Care zu zuerst einmal eine Brii-
cke zwischen zwei Welten: der Welt der Medizin und der
Welt der Spiritualitat, zwei Welten, die in der modernen,
evidenzbasierten Medizin nicht zusammengesehen wer-
den. Spiritual Care als Briicke schafft einerseits die Legiti-
mation, Glaube und Spiritualitdt im medizinischen Kon-
text zu thematisieren, ohne dass das gleich als Esoterik,
Hokuspokus oder missionarisches Bestreben eingestuft
wird. Andererseits vermittelt Spiritual Care wesentliche
Grundlagen dafiir, wie Spiritualitdt in angemessener, pa-
tientengerechter und professioneller Weise in die medizi-
nische Behandlung einbezogen werden kann. Dazu
braucht es Schulung, da der Einbezug der Spiritualitdt bis-
her kein Bestandteil unseres Medizinstudiums oder unse-
rer medizinischen Weiterbildungen ist, auch wenn der
Einbezug existentieller Themen (Sterben und Tod) durch
die Palliative Care wieder in die Medizin Einzug gehalten
hat.

Definitionen und Modelle

Spiritual Care meint grundsédtzlich den Einbezug von
Spiritualitdt in den medizinischen oder gesundheitsfachli-
chen Kontext. Damit bedeutet Spiritual Care die gemeinsa-
me Sorge fiir den kranken Menschen in allen seinen Di-
mensionen, der physischen, der psychosozialen, wie auch
der spirituellen. Diese Definition stiitzt sich auf das bio-
psychosoziale Modell von Engel (1977). Der biopsychoso-
ziale Bezugsrahmen ist fiir die gesundheitsfachliche Spiri-
tual Care von entscheidender Bedeutung. Die Spiritualitat
steht immer in einer Interaktion mit dem biologischen,
psychologischen und sozialen Gegebenheiten. Spirituelles
Erleben kann Ausdruck einer psychiatrischen Erkrankung
oder eines Hirntumors sein. Damit ist auch Interdiszipli-
naritdt und Interprofessionalitit zwingende Vorausset-
zungen fiir eine qualifizierte Spiritual Care.

Ein weiterer zentraler Aspekt von Spiritual Care ist das
»Caring“, dieses sich Sorgen, dieses ,urchristliche“ Anlie-
gen, das im Mandat der Nachstenliebe nach dem Beispiel
des Barmherzigen Samariters seine Entsprechung findet.
Man spricht heute auch von ,Compassionate Care“, was
auf den Begriff der ,,Compassio“ zuriickgreift. Caring for-
dert von uns Arztinnen und Arzten ein Engagement, eine
Leidenschaft fiir unsere Patientinnen und Patienten.

Aus christlicher Sicht kommt hier auch die Gegenwart
Gottes ins Spiel, die uns stdrkt und heilsam auf den Kran-
ken einwirkt. Dieses ganzheitliche und bedingungslose Ca-
ring kommt im Bild des Schweizer Malers Ferdinand Hod-
ler (1853-1918) sehr schon zum Ausdruck.




R. Hefti, Grundlagen fir Spiritual Care

Zwei Grundfomen von Spiritual Care

Nach Simon Peng-Keller gibt es zwei Grundformen von
Spiritual Care: Die gesundheits- und sozialberufliche Spiri-
tual Care sowie die seelsorgerliche Spiritual Care (Peng-
Keller, 2020). Fiir uns als Arztinnen und Arzte ist die ers-
te Form relevant. Dabei geht es nach Simon Peng-Keller
,hicht um eine zusatzliche Aufgabe, die mit den schon be-
stehenden in Konkurrenz tritt, sondern um eine zusatzli-
che Kompetenz, die ermdéglicht, den primdren Handlungs-
auftrag besser und patientenorientiert zu erfiillen“ (ebd.,
S.130). Dies trifft die Essenz von Spiritual Care sehr gut,
erfordert aber ein Einiiben dieser Kompetenz in unserem
Medizinalltag. Diesbeziiglich schreibt Peng-Keller: ,Die
eigentliche Herausforderung diirfte die Revision eines
verfestigten professionellen Selbstbildes sein“ (ebd.).

Wer seelsorgerliche Spiritual Care ausiibt, nimmt eine
Doppelrolle ein: Er bringt seine fachlich-seelsorgerliche
Expertise sowie seine Reprdsentation einer Glaubensge-
meinschaft und damit einer religidsen Tradition mit ein
(ebd., S.129). Das unterscheidet die Seelsorgenden von
uns Arztinnen und Arzten. Wir arbeiten nicht im Auftrag
einer Kirche oder einer religiosen Gemeinschaft.

Rahmenbedingungen fir Spiritual Care

Das lesenswerte Buch ,Hostility to Hospitality“ von
Tracy und Michael Balboni (Balboni, Balboni, 2018) ist ein
wertvoller Beitrag zum Diskurs zu Medizin und Spirituali-
tdt. Michael Balboni ist Theologe, Tracy Balboni Radioon-
kologin. Beide sind an der Harvard University in Boston
tdtig. In der letzten Ausgabe von SuG finden Sie einen Ar-
tikel von Michael Balboni, der wesentliche Aussagen des
Buchs zusammenfasst (Balboni, 2024).

Gt g

Wissenschaft & TL-:,hnr)Ir)Fir

Markt &
Busingss
Rechi &
Bilirokratie
Hospitalitat ﬁ Mitgefuhl

Abbildung 1: Die vier sozialen Energien im Gesundheits-
wesen nach M. Balboni.

Die Grafik stellt eine treffende Analyse der aktuellen
Wirkkrdfte und damit der Rahmenbdingungen im Gesund-
heitswesen dar. Das urspriingliche Motiv der Gesundheits-
berufe, das ,Caring”, ist mit einem roten Herz symboli-
siert. Dieser personalen Wirkkraft, die auch fiir Spiritual
Care bestimmend ist, stehen drei apersonale Wirkkrafte
(,social forces“) gegeniiber: Wissenschaft und Technik,
Biirokratie und Okonomie. Diese grenzen den Gestaltungs-
raum fiir eine personenzentrierte Medizin ein.

Stiftung GRS | Spiritualitdt und Gesundheit 2024 3/2

Eine Evidenzbasierung von Spiritual Care

Trotz des kritischen Blicks auf die Wissenschaft ist die
Evidenzbasierung ein wichtiger Pfeiler fiir die Anerken-
nung von Spiritual Care. In einer evidenzbasierten Medi-
zin muss belegt werden konnen, dass der Einbezug der
Spiritualitat wirksam ist und nicht schadet.

Abbildung 2 zeigt anhand der jahrlichen Veroéffentlich-
dungen ein wachsendes Forschungsfeld in den USA und
mittlerweilen auch in Europa, das sich mit Religiositat
und Spiritualitdt in den Gesundheitswissenschaften be-
schiftigt. Eine wertvolle Ubersicht dieser empirischen
Arbeiten bietet das 2023 in der 3. Aufl. erschienene
,2Handbook of Religion and Health“ von Harold Koenig et
al. (Koenig et al., 2023), welches die Studien systemati-
siert und auch in ihrer Qualitdt bewertet.

1207

1+

B+

i)+

Abbildung 2: Anzahl der in der US-amerikanischen National Library
of Medicine (NLM) gelisteten Arbeiten mit religiésen Beziigen zwi-
schen 1980 und 2002.

Als Forschungsinstitut fiir Spiritualitdt und Gesundheit
(www.fisg.ch) ist es uns wichtig, zu diesem neuen For-
schungsgebiet durch Masterarbeiten, Promotionen und
Koopertationsprojekte einen Beitrag zu leisten. Um Spiri-
tualitdt zu beforschen, bendtigt man eine Definition und
Operationalisierung des Begriffs. Spiritualitat ist aber
heute zu einem Containerbegriff geworden, der ,,Glaube“
und ,Religion“ einschlie3t und oft im Plural verwendet
wird. Diese Spiritualitaten beinhalten auch 6stliche und
humanistische Konzepte von Spiritualitat.

Ein offenes und hilfreiches Spiritualitdtsmodell wurde
von dem Theologen Anton Bucher entwickelt (Bucher,
2014), der an der Universitdt Salzburg lehrt. Der zentrale
Aspekt ist die Verbundenheit mit der Transzendenz, der

einem hoheren, geistigen

Wesen, Gott
| sozialer !
Mitwelt

selbstverwirklichungs

I

= verbundenheit mit:
&

Matur,
K osimios

sSelbstiransrendenz

Selbst

Abbildung 3: Das Spiritualitdtsmodell nach Anton Bucher (Bucher,
2014, S.40). Verbundenheit als zentrales Element.




Stiftung GRS | Spiritualitdt und Gesundheit 2024 3/2

Natur, der sozialen Mitwelt und sich selbst. Wir kénnen
im Rahmen einer spirituellen Anamnese bei unseren Pa-
tienten danach fragen, wo und wie sie mit diesen Dimen-
sionen verbunden sind. Eine tragende Spiritualitat erfor-
dert eine Verbundeheit in mehreren Dimensionen, wie
dies auch in der biblischen Anthropologie (im ,,Doppelge-
bot der Liebe“) formuliert wird (Abbildung 4). Einzig die
Beziehung zur Natur, zur Schopfung, wird hier nicht ex-
plizit erwahnt.

Gott lichen
cinem hiheren, geistigen
Wesen, Goll
[
Schopfung deinen Machsten
¥
MNatur, . . sozialer
- = Verbundenheit mit: = 3
Kosmos Mitwelt
i
Selbsttransrendenz Selbstverwirklic hungs

wia fich $lh5t

Selbst

Abbildung 4: Das Spiritualitditsmodell nach Anton Bucher und das
Doppelgebot der Liebe als Modell der biblischen Anthropologie.

Die spirituelle Anamnese

Die spirituelle Anamnese ist das zentrale Handwerks-
zeug in der Umsetzung von Spiritual Care. Die Bedeutung
der Anamnese ist uns Arztinnen und Arzten vertraut. Sie
gibt uns die relevanten Informatio-

R. Hefti, Grundlagen fiir Spiritual Care

Belastungsfaktor ist, Angst induziert, moralische Konflik-
te auslost oder ihn gar ,entwertet“. Man spricht dann
auch von ,,Spiritual Struggles“. Diese sind fiir die Behand-
lung genauso relevant, da sie Heilungsprozesse hindern
und Krankheitszustdnde zementieren kénnen.

Wenn wir eine spirituelle Anamnese machen, miissen
wir auch kldren, was wir genau anstreben. Aus der prakti-
schen Erfahrung habe ich ein 3-Stufen-Schema entwickelt
(Abbildung 5). In Stufe 1 geht es um eine grobe Orientie-
rung: Ist der Glaube, die Spiritualitat fiir die Patientin, fiir
den Patienten in irgend einer Form relevant? Hat diese Di-
mension fiir ihn im Krankenhauskontext Bedeutung? Ge-
hort er einer religidsen oder spirituellen Gemeinschaft
an? Mochte er, dass Spiritualitit im Gesprdch mit den
Fachkréften thematisiert wird? Das zur Verfiigung stehen-
de Instrument hierfiir ist das SPIR-Interview (siehe auch
Beitrag von Cornelia Straf3ner, S.7-9). Der SPIR leitet sich
amerikanische FICA-Modell ab (F = Faith (Beliefs); I = Im-
portance (Influence); C = Community; A = Address). In
Stufe 2 wird nach den spirituellen Bediirfnissen und Res-
sourcen gefragt, aber auch nach spirituellen Belastungen
und Konflikten. ,Spiritual Struggles“ sind typischerweise
die Domdne der Seelsorge. In Stufe 3 geht es um die spiri-
tuelle Biografie. In welchen Kontext ist jemand aufge-
wachsen: religids/spirituell oder sdkular? Welche spiri-
tuellen Wandlungen oder Wendepunkte hat er erlebt oder
vollzogen, und was bedeuten diese fiir ihn heute? Die Er-
hebung einer spirituelle Biografie kann im psychothera-
peutischen Kontext Sinn machen, gehort aber typischer-
weise auch in den Kontext der Seelsorge.

Eine wichtige und oft kritische Frage ist: Wie leite ich
eine spirituelle Anmanese ein, ohne die Patientin, den Pa-
tienten zu briiskieren? Hilfreich sind offene Einstiegsfra-

nen fiir die Behandlung. Eine der | gy fen | Instrumente | Inhalte Wer Aufwand
ersten wissenschaftliche Publikatio- ! !
nen zur spirituellen Anamnese Stufe 1 FICA / SPIR R/S relevant allgemein Alle Fachkrafte | 3-5 Minuten
stammt von Christina Puchalsky (Pu- ':"d ':; S FakiGhrung '
chalsky, Romer, 2020). Ihren Titel R‘;:.nr-_' ';'_ "dm =

. .. . | I L]
»Taking a spiritual history allows L;nhe:upi 'lﬂ'r'.:‘\lr'l;l!iﬂsﬂhtj
clinicians fo . unde.r_Stand patients Stufe 2 Verschiedene R/S Bedirfnisse Fachkrafte mit 15-20 Minuten
more fully finde IC}% sehr‘zutref- Assessments R/S Ressourcen Schulung
fend, denn das entspricht meiner Er- R/S Belastungen
fahrung. Sie vertieft die Arzt-Patien- R/S Konflikie
ten-Beziehung und ermdglicht, dass
existenzielle Themen zur Sprache Stufe 3 Chru@lnjnhes R/S Biografie Psychotherapeuten | 30-45 Minuten
kommen kénnen. Interview Seelsorgende

Entscheidend fiir die spirituelle
Anamnese ist eine offene und pa-
tientenzentrierte Haltung. Traugott
Roser, Theologe und Seelsorgeexper-
te an der Universitat Miinster, pld-
diert fiir einen radikal subjektiven

Ansatz: ,Spiritualitdt ist, was immer Specialized
der Patient dafiir halt“ (Roser, 2009,

S.47). Diese Haltung fordert uns her- Supportive
aus, trifft aber den Kern. Es geht

darum, zu verstehen, ob Spirituali- Primary

tat fur die Patientin und den Patien-
ten eine Relevanz hat und in wel-

Abbildung 5: Abstufungen der Spirituellen Anamnese. (R/S = Religion/Spiritualitat).

gen wie ,Was tragt Sie in dieser Krankheit?“,
,Was gibt ihnen Kraft in ihrer Krankheitssitua-
tion?“. Diese Fragen lassen das Antwortspektrum
offen und zielen nicht direkt auf Spiritualitdt. Die
Art des Einstiegs richtet sich auch wesentlich nach
dem medizinischen Kontext. Eine kurze spirituelle
Anamnese (SPIR) kann Teil einer Eintrittsanamne-
se bei einer stationdren Behandlung sein, wie wir
es in der Klinik SGM machen. Wir wollen wissen,
ob die Spiritualitéat fiir die Patientin, den Patienten

cher Form. Ob sie fiir den Patienten
eine Ressource darstellt, ihm Halt
und Wert gibt, oder ob sie eher ein

Abbildung 6: Kompetenz-
stufen flr Spiritual Care.

relevant ist und ob ere diese in die Behandlung
einbeziehen mdchte.




R. Hefti, Grundlagen fir Spiritual Care

Die spirituelle Anamnese ist ein ,Skill“ und muss geiibt
werden. Ich will mit diesem Beitrag ermutigen, eigene Er-
fahrungen zu sammeln. Parallel dazu entwickeln wir im
Forschungsinstitut einen Online-Lehrgang und werden
weiter Schulungskurse anbieten. Zudem arbeite ich mit
einem Medizinverlag an einem praktischen Leitfaden, der
2026 herauskommen soll.

Insgesamt kann man Spiritual Care nach Shane Sinclair
(2012) in drei Grundformen aufteilen (Abbildung 6): 1. in
eine Primary Spiritual Care, bei der es um die Wahrneh-
mung und das Thematisieren spiritueller Aspekte geht; 2.
in eine supporitve Spiritual Care, wobei spirtuelle Res-
sourcen aktiv unterstiitzt werden; und 3. eine spezialised
Spiritual Care, was der fachlichen Seelsorge entspricht.

Quellenangaben

Balboni, M. (2024). Sachlichkeit statt Gastlichkeit? Den Geist der
Zuwendung wieder entdecken. Spiritualitdt und Gesundheit
3/1, 9-14.

Balboni, M.]., Balboni, T.A. (2018). Hostility to Hospitality: Spiri-
tuality and Professional Socialization within Medicine. Oxford
University Press.

Bucher, A. (2014). Psychologie der Spiritualitdt: Handbuch, 2.
vollst. iiberarb. Aufl.,, Mit E-Book inside, Weinheim, Basel:
Beltz.

Engel, G.L. (1977). The Need for a New Medical Model: A Chal-
lenge for Biomedicine. Science 196, 129-136. doi:_10.1126/sci-
ence.847460

Koenig, H.G., VanderWeele, T.J., Peteet, J.R. (2023). Handbook of
Religion and Health. 3. Aufl. New York: Oxford University
Press.

Peng-Keller, S. (2020). Spiritual Care: Grundgestalten, Leitmo-
delle und Entwicklungsperspektiven. Spiritual Care 9/2, 127-
135. doi: https://doi.org/10.1515/spircare-2019-0078.

Puchalsky, C., Romer, A.L. (2020). Taking a Spiritual History All-
ows Clinicians to Understand Patients More Fully. Journal of
Palliative Medicine 3, 129-37. doi: 10.1089/jpm.2000.3.129.

Roser, Traugott (2009). Innovation Spiritual Care: Eine prak-
tisch-theologische Perspektive. In: Frick, E., Roser, T. (Hg).
Spiritualitdt und Medizin. Gemeinsame Sorge fiir den kranken
Menschen, Stuttgart, 45-55.

Bildquelle Gemalde: Research Portal by SIK-ISEA,

Ferdinand Hodler (1875), Der barmherzige Samariter,

Foto: Kunsthaus Ziirich,
https://recherche.sik-isea.ch/sik:work-6006947/in/catalogu-
es.hodler/

Ausfiihrliche Vorstellung des Handbuchs von Koenig et al. s. SuG
(2022) 1/2, S.24. Freier Download: https://fisg.ch/de/publikatio-
nen/zeitschrift-spiritualitaet-und-gesundheit

Stiftung GRS | Spiritualitdt und Gesundheit 2024 3/2

Der Autor

Dr. med. René Hefti leitet
das Forschungsinstitut fiir
Spiritualitdt und Gesundheit
in Langenthal. Zudem ist er
Dozent fiir psychosoziale
Medizin und Spiritual Care
an den Universitdaten Basel
und Bern sowie darztlicher
Consultant in der Klinik
SGM Langenthal. Er studier-
te Medizin in Zirich und
machte eine Fachausbildung
in Innerer Medizin und Kar-
diologie. 2004 absolvierte er
einen Aufenthalt am Center
for Spirituality, Theology
and Health an der Duke Uni-
versity bei Prof. Haorld Koe-
nig, was 2025 zur Griindung
des Forschungsinstitutes fiir
Sprititualitdit und Gesund-
heit fiihrte.

Creative Spiritual Care
“Heilsamer sein” von Ulrike Streck-Plath

,Heilsamer sein“ will die Akzep-
tanz von Spiritualitat und Spiritual
Care im Gesundheitswesen fordern.
Dariiber hinaus leitet es Beschaftigte
im Gesundheitswesen an, das unkom-
plizierte Instrumentarium der Creati-
ve Spiritual Care fiir sich selbst anzu-
wenden. Die Autorin ist davon iiber-
zeugt, dass es ein Geburtsrecht ist,
heil und ganz zu sein. Durch belas-
tende Erlebnisse verlieren Menschen
jedoch Teile ihres Selbst. Die aus der
Kunst entwickelte Creative Spiritual Care, vorgestellt
auch auf einem Poster im Rahmen der ECRSH-Tagung
2024 in Salzburg, kann helfen, diese Teile zuriickzuholen.
Die Praxis zeigt: Menschen kénnen so ihre existenziellen
Ressourcen und die ihres Gegeniibers stdrken. Die Erfah-
rung legt nahe, dass sich so auch Therapiedauern und
Krankenhausaufenthalte reduzieren kénnen.

Weitere Informationen zum Buch mit Leseprobe:
https://usplive.de/heilsamer-sein



https://doi.org/10.1126/science.847460
https://doi.org/10.1126/science.847460
https://doi.org/10.1126/science.847460
https://doi.org/10.1515/spircare-2019-0078
https://usplive.de/heilsamer-sein/

Stiftung GRS | Spiritualitdt und Gesundheit 2024 3/2

AGEAS Herbsttagung uber Spiritual Care

A(BHEAS

Arbeitsgemeinachaft Bwrgebscher
Aratinree und Arzie der Schweiz

Auf der gut be-
suchten Herbstta-
gung der Arbeits-
gemeinschaft Ev-
angelischer Arztin-
nen und Arzte der
Schweiz (AGEAS) 9.-10.11. in Interlaken iibten knapp 100
Arztinnen und Arzte den professionellen Umgang mit Spi-
ritualitat. Erfreulich hoch war der Anteil junger Men-
schen. Das Thema lautete: ,Spiritual Care: Dein Weg zu
einer ganzheitlichen Medizin?“

Neben den Hauptvortrdgen von Dr. med. René Hefti,
PD Dr. med. Cornelia Straner und Prof. Dr. Simon Peng-
Keller, die sie in diesem Heft vorfinden, wurde das Thema
in Gesprachsgruppen, einem Roundtable und einem pra-
xisorientierten Workshop zur Spirituellen Anamnese ver-
tieft.

Eine spannende Studie zur Spirituellen Anamnese, ge-
leitet und vorgestellt von PD Dr. Cornelia Strafner, Uni-
versitdt Heidelberg, zeigte Méglichkeiten und Grenzen der
Implementierung der Spirituellen Anamnese in den haus-
arztlichen Kontext. Ermutigend war die positive Resonanz
von mindestens 1/3 der Patientinnen und Patienten, die
das vertiefte Gespachsangebot sehr schdtzten.

Prof. Simon Peng-Keller beleuchtete den Zusammen-
hang von Spiritual Care und christlichem Heilungsauftrag
aus theologischer und historischer Sicht und machte Mut,
Spiritual Care in den personlichen Arbeitskontext einzu-
bringen.

Mediathek der Stiftung GRS

Bitte nutzen Sie die Media Library auf der Website unse-
rer Stiftung. Fortlaufend stellen wir dort die Videoaufnah-
men der Vortrage aus Veranstaltungen hinein, die von uns
selbst oder mit unserer maf3geblichen Beteiligung durch-
gefithrt wurden. Vor allem die zahlreichen Beitrdge der
mittlerweile 9 European Conferences on Religion, Spiri-

News

tuality and Health
(ECRSH) mit weltweit
fiihrenden Expert:innen
zu diesem Themenbe-
reich sind eine wahre
Fundgrube. Der Zugang
ist derzeit noch gratis.

i . Eurppesn Conleneace 20232

[T T
Gratitude in Mental Heslth - What
Fesiive Peychalogy contribuses i tho
Presvention of Mental Disorders?
ot £ steert s

What Positive Prychology contributes to the

Prevention of Mental Drsorders? « Robert...

https://www.medialibrary-grs.ch

Spiritual Care studieren

Seit 2015 Dbietet
die Universitdt Basel im
Rahmen der Advanced
Studies einen Master-
studiengang in Spiri-
tual Care an. Der Stu-
diengang ist eine Ko-
operation der Medizini-
schen mit der Theologi-
schen Fakultat.

Der Lehrplan istin-
terdisziplindr und in-
terprofessionell ausge-
richtet. Zielgruppe sind
Arztinnen und Arzte al-
ler Fachrichtungen, Pflegende und Sozialdienstmitarbei-
tende, Fachpersonen aus der Physio- und Ergotherapie,
der Erndhrungsberatung, der Spitalseelsorge wie auch der
Palliativ Care, Psychotherapeut:innen, Kriseninterven-
tionsteams und Leitungsverantwortliche in Gesundheits-
institutionen.

Der Studiengang mit einer Dauer von zwei Jahren und
im Umfang von 60 ECTS besteht aus 24 Lerneinheiten,
einer schriftlichen Abschlussarbeit und einer miindlichen
Abschlusspriifung. Ein Leistungsnachweis erfolgt nach je-
der Lerneinheit entweder in Form einer miindlichen oder
schriftlichen Priifung, einer Hausarbeit oder eines Vor-
trags. Weitere Eigenleistungen der Studierenden erfolgen
in Form von Literaturstudium sowie durch Fallstudien
und Interviews. Es finden verschiedene Unterrichtsfor-
men wie Vorlesungen, Seminare, Gruppenarbeiten, Fallbe-
arbeitungen, Lehrgesprache und Exkursionen Anwen-
dung. Die Lehrveranstaltungen erfolgen in der Regel ein-
mal im Monat von Freitag bis Sonntag.

Zugelassen werden Fachpersonen mit einem von der
Universitat anerkannten Hochschulabschluss und mit
mindestens zweijdhriger Berufserfahrung.

Master of Advanced
Studies

Nahere Informationen:
https://spiritual-care.weiterbildung.unibas.ch/de/



https://www.medialibrary-grs.ch/
https://spiritual-care.weiterbildung.unibas.ch/de/

News Stiftung GRS | Spiritualitat und Gesundheit 2024 3/2

T} Stiftung GRS

??"f“ . Nty Py Lpinpafini

Der aktuelle Stiftungsrat.

Von links nach rechts: Dr. med.
René Hefti, Marianne Streiff-Feller,
Richard Hebeisen, Maria Drechsler,
Gabriel Jordi, Nathan Keiser. Dr.
med. Hans-Ruedi Pfeifer fehlt auf
dem Bild.

Die Stiftung GRS, ursprunglich Stiftung SRP, wurde 1991 gegriindet, um das Zusammenwirken von Religion, Psycholo-
gie und Medizin wissenschaftlich zu untersuchen. Die Arbeitsgruppe ,,Medizin und Glaube“ entstand. Diese korrespondier-
te mit Lehrstuhlinhabern der Psychiatrie wie Prof. Hole, Prof. P6ldinger und Prof. Fisch. Zentrales Thema war die Reli-
gionspsychopathologie, also die Frage, ob der Glaube psychisch krank macht, eine damals weit verbreitete Uberzeugung in
der universitdren Psychiatrie.

Nach einem Forschungsaufenthalt in den USA bei Prof. Harold Koenig (Duke University) griindete Dr. med. René Hefti
2005 mit einem kleinen Team das Forschungsinstitut fiir Spiritualitdt und Gesundheit (FISG). Das Forschungsinstitut wur-
de in die Stiftung integriert. Es wurden in der Folge regelmaf3ig Forschungsprojekte, Forschungsworkshops und Tagungen
durchgefiihrt.

2008 wurde in Bern erstmals ein Europdischer Kongress zum Thema "Religion, Spirituality and Health" durchgefiihrt.
Der internationale Erfolg des Kongresses und das Bediirfnis nach einer solchen Plattform fiihrte zur Fortsetzung der Kon-
gresse alle 2 Jahre. Es entstand ein ,,European Board" mit Vertretern aus Deutschland, Holland, Belgien, England, Déane-
mark, Schweden, Portugal und Malta. Die Kongresse wanderten in der Folge quer durch Europa. Das Forschungsinstitut
blieb iiber die Jahre immer der Hauptveranstalter.

Um die Wahrnehmung der Stiftung in der breiteren Offentlichkeit zu férdern, wurde der Stiftung im Hinblick auf das
30-Jahre-Jubildum 2021 ein neuer Name und ein neuer Auftritt gegeben. Die Stiftung fiir Gesundheit, Religiositdt und Spi-
ritualitat (GRS) fordert interdisziplindre Forschung auf dem Gebiet von Gesundheit, Religiositat und Spiritualitdt sowie
die Aus-, Weiter- und Fortbildung von Fachpersonen im Gesundheitswesen. Die Stiftung konnte damit ihre Rolle in der
Spiritual Care Landschaft der Schweiz etablieren.

Digitale Seelsorge? RISTLICHER
_ARID _HER

GESUNDHEITSKONGRESS

WA g

Die Digitalisierung des Gesundheitswesens verdndert
auch das Arbeitsfeld klinischer Seelsorge. Wie nehmen
Seelsorgende die Herausforderungen und Chancen dieser
Entwicklung wahr? Inwiefern pragen digitale Instrumen-
te bereits heute ihren Berufsalltag? Prof. Simon Peng-Kel-
ler, Lehrstuhlinhaber fiir Spiritual Care an der Universitat

Kloster Volkenroda

www.christlicher-gesundheitskongress.de

Ziirich, hat jetzt die Ergebnisse einer Umfrage unter Mit-
gliedern des Schweizer Berufsverbands fiir Seelsorge im
Gesundheitswesen vorgestellt. Das Bild, das sich aus die-
ser Studie ergibt, ist spannungsreich: Zum einen zeichnet
sich ab, dass die Digitalisierung der klinikseelsorglichen
Arbeit rasch voranschreitet, insbesondere im Bereich digi-
taler Dokumentation. Zum anderen steht die Mehrheit der
befragten Seelsorgenden dem vermehrten Einsatz von di-
gitaler Technologie skeptisch bis ablehnend gegeniiber.
Die Studie wirft die Frage auf, wie diese befragte Berufs-
gruppe dazu motiviert und befdhigt werden kénnte, den
digitalen Wandel aktiv mitzugestalten.

Peng-Keller, S., Winiger, F. (2024). Digitale Spiritual Care: Er-
gebnisse eine Umfrage unter klinischen Seelsorgenden in der
Schweiz. Praktische Theologie 59/1, 31-37.
https://doi.org/10.14315/prth-2024-590106

»Ich kiimmere mich um dich“
Heilen, Trosten, Begleiten in Gesundheitswesen
und Gemeinde. 9. Christlicher Gesundheitskongress.

Wie koénnen wir eine nachhaltige Care-Ethik etablie-
ren, selbst wenn Fachkrdfte knapp sind? Wie kdnnen wir
Caring Communities in einer Gesellschaft férdern, die im-
mer alter wird? Und wie kénnen wir Spiritual Care inmit-
ten kultureller und religidser Vielfalt praktizieren und dis-
kutieren?

In diesem Spannungsfeld Offnet die Dynamik des
christlichen Glaubens Tiiren zu neuen Horizonten: Wie
kann eine Vision von Christian Care aussehen?

Der Kongress bietet interaktive Begegnungen, zahlrei-
che Gesprachsmoglichkeiten und personlichen Erfah-
rungsaustausch im Konferenzformat.

Zu den Hauptrednern gehoért auch Dr. med René Hefti.



https://doi.org/10.14315/prth-2024-590106

Stiftung GRS | Spiritualitdt und Gesundheit 2024 3/2

Vernetzen Sie sich noch besser mit uns!
Unser Forschungsinstitut ist jetzt auf LinkedIn

Bleiben Sie iiber die neuesten Entwicklungen, For-
schungsergebnisse und Veranstaltungen auf dem Laufen-
den und vernetzen Sie sich mit dem FISG. Folgen Sie dem
Forschungsinstitut unter:

linkedin.com/company/fisg-rish

#FISG #Spiritualitdt #Gesundheit
#Forschung #Vernetzung

Informationsanlass der Stiftung GRS

Bei dem diesjahrigen Informations- und Gonneranlass
der Stiftung GRS war die Bindungsbeziehung zu Gott The-
ma. Dr. Michael Ackert vom Forschungsinstitut fiir Spiri-
tualitdt und Gesundheit prasentierte die neusten Erkennt-
nisse dazu und stellte die Briicke zur therapeutischen
Arbeit der Klinik SGM Langenthal her. Anschliessend gab
Dr. René Hefti einen Uberblick des Geschéftsjahrs 2024
mit einem grossen Dank an alle Gonnerinnen und Génner
sowie alle Spenderinnen und Spender.

Erfolgreicher Workshop des AeF
Tagung des Arbeitskreises fiir Empirische Forschung
zu Glaube, Psychotherapie und Seelsorge

Die 2. Forschungswerkstatt des
Arbeitskreises fiir empirische For-
schung zu Glaube, Psychotherapie
und Seelsorge brachte Wissen-
schaftler:innen an der Internatio-
nalen Hochschule Bad Liebenzell
zusammen, um aktuelle Themen
wie interreligiosen Dialog, digitale Gesundheitsanwen-
dungen und die psychologischen Auswirkungen von Reli-
giositat zu diskutieren. In Vortragen und intensiven Dis-
kussionen wurden sowohl qualitative als auch quantitati-
ve Forschungsansdtze prédsentiert, darunter Arbeiten zu
Mikroaggressionen, ,Spiritual Bypass“ und internalisier-
tem Stigma bei religiésen queeren Personen. Besonders
hervorgehoben wurde die offene und persdnliche Atmo-
sphére, die den Austausch iiber Forschungsfragen und be-
rufliche Herausforderungen foérderte. Die Veranstaltung
fand groRen Anklang und wird kiinftig im zweijdhrigen
Rhythmus fortgefiihrt.

A€

Reihe ,,Religion, Spiritualitat und Gesundheit“
Die Stiftung GRS prasentiert Band 1 ihrer neuen
wissenschaftlichen Buchreihe

Endlich ist es so weit. Der erste Band der wissen-
schaftlichen Buchreihe des Stiftung GRS kommt heraus.
Die Reihe wird von der Wissenschaftlichen Buchgesell-
schaft (wbg) produziert, die Ende 2023 Teil des Herder-
Verlags wurde. Durch die Umstellung mussten wir eine
Weile auf die Fertigstellung warten.

Diese Buchreihe greift den interdisziplindren Themen-
bereich ,Religion, Spiritualitit und Gesundheit“ auf, in-
dem sie anthropologisch-hermeneutische wie auch empi-
risch-wissenschaftliche Beitrdge veroffentlicht, idealer-
weise bereits in einem fachiibergreifenden Dialog. So ge-

News

sehen sollen der empirische ,body of knowledge" anthro-
pologisch beleuchtet und die geisteswissenschaftlichen
Konzepte mit den empirischen Befunden abgeglichen wer-
den. Die Reihe wird im Namen der Stiftung GRS von Dr.
med. René Hefti und Dr. phil. H.A. Willberg herausge-
geben

Hans-Arved Willberg
Trinitarische Anthropologie und Resonanztheorie
Epistemologische Argumente fir ein
spirituell gesundes Menschenbild

Hardcover, 2025, 248 S.,
48 €, auch als E-Book;
Herder-Verlag.

ISBN 978-3-534-64147-5

Die Frage, was spirituelle Ge-
sundheit und gesunde Spiritualitadt
ist, hangt vom Menschenbild ab.
Eine wissenschaftlich tragfahige De-
finition der Begriffe ,Gesundheit“ und ,Spiritualitdt” in
ihrem Bezug zueinander bendtigt darum ein wissen-
schaftlich tragfdahiges Menschenbild. Am meisten Tragfa-
higkeit verspricht die Ubereinstimmung von rationaler Er-
kenntnis und Empirie. Schon groflen Denkern des Mittel-
alters war bewusst, dass sich das christliche Basisdogma
der Trinitdt ohne konfessionelle Vorgaben in der philoso-
phischen Wesensbestimmung des Menschen als untrenn-
bare und unvermischbare Einheit von Subjekt und Objekt
spiegelt. Dem jiidisch-christlichen Glauben nach ist der
Mensch nach dem Bild Gottes geschaffen. Theologisch bie-
tet es sich darum an, die triadische Struktur des menschli-
chen Daseins mit dem Dreieinigkeitsdogma zusammenzu-
denken. Von dorther Spiritualitdt und Gesundheit anthro-
pologisch zu bestimmen erhdlt heute neuen Auftrieb
durch die natur- und sozialwissenschaftlichen Resonanz-
theorien.

2025 feiert das FISG 20-jahriges Jubildum

Lassen Sie sich iiberraschen: Wir wollen nicht nur
dankbar auf die zuriickliegenden Erfolge der Arbeit zu-
riickblicken, sondern uns auch auf die Zukunft ausrichten
und mit beiden Perspektiven in diesem Jahr Veranstaltun-
gen durchfiithren und Verdéffentlichungen produzieren.

Am besten geben Sie uns formlos Bescheid, dass Sie
unseren Newsletter bekommen wollen, dann sind immer
iiber das informiert, was gerade ansteht.

10. ECRSH-Konferenz 2026
Die nachste European Conference on Religion,
Spirituality and Health findet Mai 2026 in Basel statt!



https://www.linkedin.com/company/fisg-rish

News

g ™

Marina L
GLAUBE
D

B 1
AT on S 0

Norinna Ullmann

Glaube und Gesundheit
Impulse der empirischen
Religionspsychologie fiir eine
integrative Seelsorge
Praktische Theologie im Wissen-
schaftsdiskurs, Hg. C.Bauer et al.,
Bd. 31

De Gruyter: Berlin, Boston, 2024;
548 S., Hardcover, 99,95 €
ISBN: 978-3-11-143846-7

B

Fiir die Erforschung des Zusammenhangs von Spiritua-
litdt und Gesundheit ist diese Dissertation ein theologi-
scher Meilenstein. Norinna Ullmann erhielt fiir ihr Werk,
das von Prof. Annette Haufmann als Erstgutachterin und
von Prof. Michael Herbst als Zweitgutachter beurteilt
wurde, die Hochstnote. Das lasst sich nachvollziehen, weil
das Ergebnis angenehm durch gute Ubersichtlichkeit mit
akkuraten Zusammenfassungen, guten Schreibstil, Ver-
zicht auf Langatmigkeiten und dabei doch auch durch in-
haltliche Tiefe und Kompaktheit auffdllt. Beim Lesen er-
schlie3t sich zudem eine erfreuliche sachliche Ausgewo-
genheit mit reifen Urteilen, denen man anmerkt, dass sie
durch griindliche Reflexion entstanden sind. Das Buch
zeigt vorbehaltlos die vielen heilsamen Zusammenhange
von Glaube und Gesundheit auf, lasst dabei aber auch kei-
neswegs die Undeutlichkeiten der Befunde sowie die Er-
kenntnisse iiber Glaubensformen mit psychisch schadi-
gender Wirkung zu kurz kommen. Dementsprechend sind
auch die Konklusionen sachlich differenziert und termino-
logisch offen, weit entfernt etwa von einer latenten Apolo-
gie des Christentums oder gar der eigenen protestanti-
schen Glaubensrichtung.

Ausgangspunkt der Dissertation ist die Feststellung
der Autorin, dass es in der Seelsorgewissenschaft (Poime-
nik) ,bisher keinen ausgereiften Ansatz einer integrativen
Seelsorge“ gibt (S.82). Dem hat sie nun mindestens ein
Stiick weit abgeholfen.

Fir die interdisziplindre Verwendung dieser Arbeit ist
hervorzuheben, dass sie ein holistisches ,Drei-Ebenen-
Modell des Glaubens“ vertritt, das auch die ,tiefere“ Ebe-
ne des geglaubten Wirkens Gottes im Herzen und somit
die Subjektivitdt des Glaubens beinhaltet. Das entspricht
der Unterscheidung des Glaubens, welcher duf3erlich er-
kennbar geglaubt wird (,,fides quae“) vom Glauben, durch
den geglaubt wird (,fides qua“), durch den also der &u-
Rerlich zum Vorschein kommende Glaube im Inneren der
Person (,Herz“) geglaubt wird. Diese ,tiefere“ Ebene ist
unverfiigbar, auch fiir die glaubende Person selbst, sofern
es sich, theologisch gedeutet, um wahrhaftigen Glauben
handelt.

Begreiflicherweise kommt die Autorin besonders auf
die empirischen Befunde zu sprechen, weil es davon am
meisten Material mit prdzisen Ergebnissen gibt und weil
die Befunde zum Teil neu und innovativ sind. Sehr ergie-
big sind in dieser Hinsicht die gut ausgewdhlten Meta-
untersuchungen, deren Darstellung sinnvoll erganzt und

Stiftung GRS | Spiritualitat und Gesundheit 2024 3/2

vertieft wird durch die Beschreibung und Diskussion etli-
cher Einzeluntersuchungen daraus. Besonders zu begrii-
Ren ist im Unterschied zum Gros der Verodffentlichungen
zur Seelsorge, dass Ullmann explizit ihr besonderes Au-
genmerk nicht nur auf die Erkenntnisse der Religionspsy-
chologie richtet, sondern auch auf ,psychotherapeutische
Ansdtze der Kognitiven Verhaltenstherapie und der sog.
,Dritten Welle der Verhaltenstherapie“ (S.4), weil der
Seelsorgeforschung eigentlich schon seit einer Weile be-
kannt sein diirfte, dass dort die Integration von Spirituali-
tdt besonders gut gelingen kann und bei den kognitiv-ver-
haltenstherapeutischen Therapien der ,Dritten Welle“, al-
so den Achtsamkeitstherapien, auch schon programma-
tisch angelegt ist. Hierzu gehdren wesentlich auch die
Synergien mit den Befunden aus dem positiv psychologi-
schen Forschungsfeld der Salutogenese. Fiir die Seelsorge
heif3t das eine ausgewogene Balance und Interaktion von
Problemorientierung und Ressourcenorientierung im Sin-
ne von , Lebenskunst“ (S.71).

AbschliefRend definiert Ullmann vor dem Hintergrund
der Resultate ihrer Untersuchung die ,Lebensdienlichkeit
des Glaubens“ als ,,Unterscheidungskunst“ (S.466ff). Das
erkennt sie als roten Faden der verarbeiteten Befunde. Sie
meint damit die Achtsamkeit fiir die Polaritat der Glau-
benserfahrung: Was den Glauben weckt, herausfordert,
pragt und starkt, sind nicht nur seine schonen Seiten,
auch nicht nur seine schweren, sondern beide. Darin liegt
auch ein grundsitzliches Handicap der empirischen Uber-
priifbarkeit von Glaubensqualitdt, denn gerade in Krisen-
erfahrungen, die den Symptomen nach viel eher dem
Kranksein und Gekranktsein zuzuordnen sind als dem
Aufbliihen der seelischen Gesundheit, kann die Kraft des
Glaubens wachsen, wie er auch unter gliicklichen Umstéan-
den des Wohlbefindens durchaus verkiimmern mag oder
kranker ist, als man meint - nicht selten triigt der Schein.
Die Qualitdt des Glaubens also nicht von der Empirie ab-
héngig zu machen, sondern sie der Subjektivitdt des Indi-
viduums als das zu iiberlassen, was er eigentlich ist, nam-
lich Geheimnis, das macht den Unterschied. Intersubjek-
tiv lasst sich das sehr wohl mitteilen, von Herz zu Herz,
und gerade darin liegt das Proprium der Seelsorge, aber
objektiv wiedergeben ladsst es sich nur bedingt. Man muss
es selbst erleben.

Ja, es gibt auch etwas zu bemangeln, wenn auch nicht
am Text, es geht eher den Verlag und die Reihenheraus-
geber als die Autorin selbst an: Vielleicht hdtte man den
Untertitel anders benennen sollen. ,Impulse“ liest sich
wie ,die eine oder andere Anregung®. Das wird dieser
Arbeit aber nicht gerecht, denn es zeichnet sie aus, dass
sie umfassend angelegt ist. Grundsatzlich sollte sich eine
Dissertation nicht auf ,Impulse“ beschrdnken. Ein weite-
res Handicap ist natiirlich auch der Preis, aber das ist
eben so bei solchen Fachbiichern.

H.A. Willberg




Spiritualitat und Gesundheit pezember 2024 | Jahrgang 03 | Heft 02

orperliches, psychisches, soziales und spirituelles Wohlergehen (WHO)




